
IFÁ REPARARÁ NUESTRO MUNDO ROTO  ......  

 Wándé Abímbola. (Pensamiento de la Cultura y la Religión en África)

Entrevistas con una introducción por Ivor Miller:

Èşù 
Una Nota en la Tipografía y el Uso del Lenguaje:

a fonética usada para la ortografía yorùbá es PANKWA. El lenguaje Yorùbá 
del África Occidental tiene tres tonos; alto, medio y bajo. Comenzando en 

los tres  años de  1850,  el  sistema standard de escritura del  Yorùbá ha estado 
basado en el alfabeto romano. Modificado por la adicción de marcas diacríticas 
sobre las  letras.  Marcas  de acentuación sobre vocales  y  consonantes  nasales 
indican el tono.

L

Para alto tono; acento agudo... (´.).
Para bajo tono; acento grave.. (.`.).
Para medio tono; pequeño guión... (-.).
Una coma baja o debajo, para vocales e, o,... ( , ).
Una coma baja o debajo, para consonante s,... ( , .)

Sin  estas  diacríticas,  el  deletreo  romano  de  la  lengua  Yorùbá  podría  ser  o 
parecer  ambiguo o fuera  de contexto,  o  así  insignificante  e  ininteligible.  Sé 
podría  ser  incapaz  de  distinguir...  Ciudad (Ìlú)  de  percusión  (Ìlú).  De todas 
maneras, el lenguaje Yorùbá no posee una pronunciación de género específica, 
o sea, es muy difícil establecer la sexualidad en sus pronombres personales.

Pero la traducción del Yorùbá al Inglés y Español si requiere de esto. Hemos 
usado muchas veces soluciones imperfectas con este fin. Una de ellas es el uso 
intermitente de, “Él” o “Ella” y el otro es el uso de “Uno”, (refiriéndose  a uno 
mismo).  Muchas  comparaciones  son  hechas  en  este  libro  entre  las  palabras 
derivadas del Yorùbá usadas en la Cuba, contemporánea y las palabras Yorùbás 
del África Occidental. Al usar las frases o palabras cubanas, Ivor Miller usa su 
deletreo latinizado o castellanizado en la misma manera que se ha escrito en 
Cuba. 

El profesor Abímbólá ha contestado usando el Yorùbá stándard.

Por ejemplo: Osaín en Cuba, es Òsan-ìn en Yorùbá.

Orishá en Cuba, es Òrìsà en Yorùbá.



De  está  manera  se  ha  tratado  de  mantener  la  integridad  de  cada  lenguaje, 
dejando evidentemente para el lector crítico cualquier conclusión acerca de sus 
similaridades u orígenes intrínseco. 

“EL SEÑOR DE LA FUERZA Y EL SAQUEO DEL MUNDO”.

¿Qué queremos decir cuando decimos, religiones tradicionales africanas?....

¿Cuáles son los rasgos más significativos de estas religiones, las cuáles puedan 
ser  quizás  diferentes  de  algunas  otras  bien  llamadas  o  conocidas  en  el 
mundo  religioso?;  específicamente  Judaísmo,  Cristianismo,  Islamismo, 
Budismo e Hinduismo.

Cualquier religión o no, tiene cuatro aspectos:

1. Tiene un libro Sagrado... esté escrito o sea de forma verbal.
2. Tiene una iconografía... (hasta el Islam, que posee iconografía figurativa).
3. Tiene rituales.
4. Tiene filosofía, puntos de vista.

Si el  lector lo desea,  colocará estos puntos de forma coherente en su propia 
lógica. En estas cuatro áreas, las religiones africanas han estado asediadas por 
siglos. No existe una religión en el mundo que no tenga una creencia en un ser 
supremo y todo poderoso. Con excepción del Budismo, donde la idea de un 
supremo no es muy concreta, la mayoría del resto de las religiones tienen la idea 
de un ser supremo.

Todas las etnias indígenas africanas creen en su propio Dios supremo. Entre los 
Yorùbás su nombre es Olódùmarè u Olórun. La mayoría de las religiones de 
África,  el  supremo  lo  es  en  todo  momento,  pero  reparte  muchas  de  sus 
funciones con otras deidades.

En muchas religiones africanas, el ser supremo no reseña completamente al dios 
cristiano o a al Alá del Islám. En algunos casos entre los Yorùbás, hay algunas 
divinidades que no fueron creadas por el supremo, así que lo que encontramos 
es una forma limitada de monoteísmo, no un total monoteísmo.

El sistema pensante de un pueblo se refleja en su organización social. Esto nos 
deja  con  la  interrogante  de...  ¿Dios  nos  hizo  a  nosotros?....  ó...   ¿Nosotros 
creamos a Dios?. Por ejemplo el Supremo dios Yorùbá creó a Òrun, (el cielo). 
Pero las deidades crearon Ayé, (la tierra). Luego de ser creada la Tierra por las 
deidades, ellos bajaron desde el Cielo descolgándose por una cadena de hierro, 
apareciendo la vegetación.



Los animales fueron brindados también desde el Cielo y los humanos fueron 
creados  a  través  de  un  esfuerzo  mancomunado  entre  Olódùmarè  y  las 
divinidades. Una de las deidades llamada Obàtálá, moldeó al ser humano con 
barro.  Los  moldeó  a  partir  de  un  esqueleto  brindado  por  Ògún,  el  dios  del 
hierro. Entonces Olódùmarè suministró la fuerza del aliento vital; se introdujo 
dentro del almacén donde Obàtálá, guardaba sus trabajos de seres humanos y les 
insufló el aliento de la vida dentro de sus cuerpos. 

Así como los Yorùbá y otras sociedades han concebido; el corazón, conocido 
como Èmí, es una hija de Olódùmarè. Y es sólo cuando Olódùmarè extrae a su 
hija  de  un  cuerpo  viviente,  que  la  persona  es  considerada  muerta.  Por 
definición, la persona está muerta cuando Èmí se va o escapa de adentro del 
cuerpo en sí.

Olódùmarè no es una réplica exacta del dios cristiano quién creó la tierra, los 
humanos y todo lo que existe en el mundo. Él reparte sus funciones con otras 
deidades. Luego de ser creadas la Tierra, el Cielo, la Vegetación, los Hombres y 
los animales, las divinidades descendieron desde Ókè àrà, una montaña cercana 
a Ilé-Ifé. Pero cuando las deidades regresaron al cielo, luego de haber cumplido 
sus misiones, ellos mismos se convirtieron en fuerzas naturales. La mayoría de 
ellos hoy habitan en los limites de la tierra.

O en las profundidades del globo terráqueo de donde suben a la superficie para 
manifestarse ellos mismos como ríos, montañas o lagos. A veces como árboles 
o metales. 

Todos los ríos de la tierra Yorùbá son divinidades, al igual que las colinas y 
montañas  y  son  adorados  por  el  pueblo  Yorùbá.  La  misma  tierra  en  sí  es 
sagrada. Como una manera fija, la tierra es una divinidad. Entonces hay dos 
cielos, uno arriba, de donde las deidades bajan para hallar en el de abajo, un 
lugar donde descansar  finalmente  y  donde llegan los ancestros.  Cuando una 
persona muere, no es enterrada en el cielo azul, sino debajo de la tierra. 

Cualquier cristiano o evangelista islámico dicen que los africanos no creen en 
un Dios único y verdadero. Esto es posible visto desde el punto de que en la 
adoración diaria y básica están las deidades quienes están más cerca de ellos 
que el mismo Olódùmarè quién habita en el cielo, no tiene una literatura propia, 
ni sacerdocio en sí. Nadie le sacrifica ni aún tiene iconos o imágenes hechas 
hacía él.

Examinemos otras ideas Yorùbás acerca del Universo. El cosmos Yorùbá está 
dividido en dos mitades. La parte derecha está habitada por las fuerzas naturales 
buenas y la izquierda por las malas, conocidas como Ajogunes. Las buenas son 



las deidades de las cuales ya hemos hablado. Las malas tienen ocho importantes 
señores de la guerra.

1- Ikú........ (Muerte)
2- Àrùn..... ..(Enfermedad)
3- Òfò......... (Pérdida)
4- Ègbà........(Parálisis)
5- Òràn.........(Gran problema)
6- Èpè...........(Maldición)
7- Èwòn........(Prisión, la cuál ha adoptado una gran relevancia en nuestros días) 
8- Èse......... (Todas las otras aflicciones no mencionadas, por ejemplo, dolor de 

estómago, lepra, dolor de cabeza, vómitos, fiebres, etc).

Las fuerzas naturales malignas de la izquierda son 200 +  1 y las fuerzas sobre 
naturales buenas de la derecha son 400 +1. La idea de “más (+)” es igual a más 
uno, denota el posible incremento en el número de fuerza sobre naturales en 
ambos lados del Universo.

Esto es porque, somos capaces de tener nuevas deidades y nuevas enfermedades 
como el SIDA en los tiempos modernos. Cuando los pueblos africanos entran en 
contacto con nuevas religiones, ellos tienden a domesticar o adoptar y poner 
dentro de su propio Oráculo o Panteón las nuevas conocidas deidades. Por eso 
es que el cosmos Yorùbá es como un alfabeto apretadísimo y místico.

¿Cómo coexisten entonces en el Universo, las fuerzas sobrenaturales buenas y 
malas?. El tema podría ser enfocado como que no habrá paz de coexistencia 
entre las dos mitades. Las fuerzas malignas de la izquierda están siempre en 
lucha  contra  el  género  humano.  Luego  entonces  más  importante  en  nuestra 
propia parte del cosmos es “el conflicto”.

El conflicto es mayor que la paz en nuestros días modernos. No hay nada que se 
realice que no esté en conflicto con algo o con alguien más.  Cuando usted, 
desayuna, almuerza o cena, se está en conflicto ya que quizás se esté ingiriendo 
las vidas de algunas otras cosas en el Universo. Cuando se arranca el carro y se 
pone en movimiento se aplastan insectos,  plantas y otras pequeñas criaturas. 
Luego entonces:  -“¿Cómo podríamos tener  paz  en  nuestra  parte  del  cosmos 
yorùbá y humano?”. Para la mayoría de los pueblos africanos, el sacrificio es un 
intento de enlazar las fuerzas del Universo para que ellas puedan laborar para 
nosotros y así poder tener paz.

El sacrificio deberá envolver el nivel humano del Universo y las fuerzas sobre 
naturales benevolentes de la parte derecha, así como a los malevolentes de la 
parte izquierda. Todos vendrán juntos en el momento del sacrificio, ya que será 
un intento del ser humano de enviar un mensaje para todas esas fuerzas sobre 



naturales, en recordatorio de nuestros propios esfuerzos. Cuando ellos aceptan 
nuestro sacrificio,  todos  están  en comisión  para  trabajar  para  nosotros y  así 
podremos archivar paz.

El  pueblo  Yorùbá  hace  uso  de  una  buena  cantidad  de  “POLLOS”  en  sus 
sacrificios.

- ¿ Porqué es usado el pollo?. 

Este animal acompaña a las deidades desde el Cielo a la Tierra. Ella fue quién 
escarbó y expandió la arena que se trajo del Cielo y le dio definición a la parte 
sólida del  planeta  que surgió de la sustancia  liquida.  El  pollo  fue el  primer 
habitante de la tierra y para nosotros no habría problema para resolver el dilema 
de: -“¿Quién fue primero el huevo o la gallina?”. El pollo. Parece ser un tema 
de tendencia humana, que cuando algo nos sirve de buena forma, lo haremos o 
lo tornaremos un tema de obligación.

Un buen  ejemplo  es  el  Caballo,  el  Camello,  el  Perro,  etc.  Desde  entonces, 
cuando los humanos quisieron enviar mensajes al cielo, ellos recordaron al pollo 
y dijeron: - “¡Oh sí!, ella fue la primera que los acompaño desde el cielo hasta 
aquí!”. Y si queremos enviar mensajes codificados en espíritu al cielo, porqué 
no la enviamos de nuevo... ¿A quién? ...Al Pollo.

El sacrificio ha sido el centro de controversia entre muchos estudiantes de la 
cultura Yorùbá sin mencionar miles de evangelistas que aún están activos en 
África.

El sacrificio yorùbá ha sido muy mal interpretado y mal entendido, así como 
atacado.

Para los yorùbás, el sacrificio es una manera de reorganizar el Universo a favor 
de la raza humana. Los africanos creen que la verbalización no es suficiente en 
una relación intrínseca con lo sobrenatural: - “¿Cómo podemos estar seguros 
que  Olódùmarè  habla  nuestro  idioma  o  todas  las  lenguas  del  mundo?”. 
¿”¿Cómo  hacen  los  animales  que  no  hablan  ningún  lenguaje,  o  al  menos 
ninguno entendible  por  la  raza  humana para  comunicarse  con Olódùmarè  y 
darle  nuestros  mensajes?”.  Cientos  de  hormigas,  y  roedores  tienen  un  alto 
sentido del olfato. Sí usted, pone unas gotas de miel en una habitación cerrada y 
muy limpia; verá que en horas aparecerán hormigas a carga con esa miel en sus 
estómagos o panzas...  ¿De dónde llegaron?. Fue su sentido del olfato que es 
mucho más poderoso que el nuestro quien las trajo a la miel. No hay razón para 
pensar entonces que los insectos son inferiores a nosotros. Muchas personas son 
incapaces de poder oler la miel o el azúcar o la sal. Pero los insectos siempre lo 
detectan. Por ejemplo; el perro sabrá cuando le tememos, por sentir nuestros 



efluvios  sudoríficos,  en  el  nivel  de  adrenalina.  Por  eso  es  que  sólo  con  la 
verbalización, el sacrificio no es suficiente.

Cuando hacemos sacrificio, enviamos el mensaje a través de la verbalización, 
que acompaña al animal sacrificado o a los objetos y elementos del ebo. Una 
vez el sacrificio es llevado o puesto en el altar de la deidad adorada, hay una 
deidad engañadora y tramposa que repartirá los elementos del sacrificio entre 
ambas partes del Universo; la derecha y la izquierda.

Esa  divinidad  maula  y  embaucadora  es  conocida  como  Èsù  una  deidad 
benevolente,  pero  todas  las  200  (+1)  más  una  divinidades  malevolentes  son 
también sus muchachos errantes. Èsù diariamente le reportará a Olódùmarè.

Por eso es que el Dios Supremo para muchos de los pueblos africanos parece 
estar muy remoto en concepto y posición. Los cristianos a menudo dicen: - “Ve 
y dile a Dios, lleva tú problema a él”. Esto no pasará en muchas de las etnias 
religiosas africanas, ya que las fuerzas malas y buenas están a cargo por orden 
del mismo Olódùmarè. Él les dio lo que llamamos ÀSE a ambas partes. ¿Por qué 
él  lo  hizo?.  Porque  él  sabía  de  antemano que  siempre  habría  dos  partes  en 
cualquier  problema. Cuando se  habla  de algo “bueno”,  se  presupone que se 
conoce  el  lado “malo”.  Donde  no existe  lo  bueno,  tampoco  habrá  lo  malo. 
Entonces no habrá vida.

Los seres humanos sacrifican a sus divinidades que siempre estarán en la parte 
derecha, pero Èsù quién reparte a ambas partes, es el primero que recibe todos 
los sacrificios y luego los repartirá acorde a la naturaleza del ebo. Así todos 
estarán contentos y felices y habrá balance y armonía. Por ejemplo, si la persona 
está enferma y le sacrificó a su deidad tutora Èsù repartirá el sacrificio y le 
ordenará a Àrùn (enfermedad) que se aleje y no afecte más a la persona en 
aflicción y le ordenará a Aisán (salud) que entre al cuerpo de la persona y así 
sanará.  Así  se  logrará una pequeña paz temporal  o un cese al  fuego por un 
espacio corto de tiempo. Mañana, por supuesto que será otro día, que nos traerá 
la necesidad de volver a sacrificar para afrontar otro ajogún o nuevo proyecto 
que nos llega en el trascurso de la vida.

Àsè. Es la fuerza sobre-natural usada por Olódùmarè para crear el Universo.   À  sé   
fue originalmente una extremidad, protuberancia o expresión verbal que 
venía de Olódùmarè, lo cual más tarde se concreto en un tarro de animal, 
copias de la cuál les fue dado a Obàtálá,  Èsù y algunas otras divinidades 
que entonces fueron capaces de efectuar muy buenas obras.

En fin si usted, desea cambiar sus propias condiciones, deberá sacrificar, la paz 
no se derrama como una alfombra a los pies de cualquiera, sino que debe ser 
creada. Cada vez que usted se venga abajo, el Universo podrá ser reorganizado 



a su favor, ese será su propio sacrificio. Quizás no siempre sea en forma de 
sangre animal para así  mismo sino también para pagos a la comunidad.  Por 
ejemplo, cuando una viuda se ofrece a limpiar el trono de Ifá durante uno días 
interrumpidos; además de cantar y bailar allí, ella estará haciendo un sacrificio 
para buscar compañero o esposo.

La noción yorùbá del sacrificio es una importante contribución de África, al 
pensamiento religioso, pero a menudo está siendo mal-entendido. Otro aspecto 
de las religiones africanas, que ha sido mal entendido y sub-valorado con mucha 
controversia, es el asunto de los sagrados textos orales. Una de las razones de la 
pérdida de sus valores religiosos en los pueblos africanos en su cultura religiosa, 
es que no existe un auténtico libro sagrado como la Biblia, el Corán, etc... las 
personas olvidan que los ya mencionados también fueron en sus inicios textos 
orales antes de ser sagrados o plasmados como escritura gráfica o simbólica. 
Por ejemplo los Budistas se tomaron casi 300 años para escribir su propio libro 
sagrado. No existe ninguna religión que no posea un texto sagrado, sea escrito u 
oral.

Otra  área mal  entendida en  su Iconografía.  Las personas  a  menudo creen  o 
piensan que los africanos adoran a las imágenes o Tótems, sin saber que son 
representaciones abstractas de sus divinidades o dioses celestiales. El crucifijo 
católico; la imagen de la Virgen María, las cruces colgantes que usan todas las 
estatuas católicas, el rosario de los musulmanes son también iconos. Nadie es 
tan estúpido en demasía para cortar grandes o enormes rocas, sin pensar que 
esos objetos están conectados con altos seres espirituales.

Las religiones tradicionales africanas han sido muy mal representadas en el acto 
de  sus  rituales.  El  uso  de  la  sangre  animal  en  los  sacrificios  yorùbás  y  la 
necesidad de alimentar en su forma natural o representativa a sus iconos, ha sido 
atacado  como “Fetichismo”  o  “Primitivismo”.  Pero  cuando  los  musulmanes 
matan millones de carneros en un sólo día para celebrar su festival anual “Id El 
Fitr”, nadie se asombra de la cantidad de toneladas de sangre derramada en un 
simple día. Cuando un sacerdote católico romano aplica incienso en su Iglesia o 
un postor protestante le da la sagrada comunión en su Iglesia a los feligreses, no 
es visto como un ritual. Por eso decimos que no existe ninguna religión sin sus 
propios rituales, que por supuesto varían de una forma a otras.

La mayoría de los países  africanos son multi-étnicos y de sociedades  multi-
lingüistas.  No  hay  forma  de  que  haya  una  sociedad  pluralista  que  pueda 
sobrevivir si no existe una doctrina de tolerancia tan potente como la creencia y 
la fe sean toleradas. 

El Odú de Ifá Ogbèdí relata acerca de éste problema. Habla de la historia de una 
oscura criatura llamada Kankan.



Kankan se puede traducir como “Señor de la Fuerza” o quién hacía todo a través 
del uso de la fuerza. Él comprometió a todos sus vecinos en un trabajo colectivo 
en su granja. En las zonas rurales de África, cuando las personas construían sus 
propias casas no se necesitaba de acuerdos ni hipotecas, solo se llamaba a la 
vecindad, donde muchos eran carpinteros, albañiles, pintores y abrazados en la 
labor mutua ayudaban al  hermano de raza o tribu a edificar su vivienda sin 
pagos ni obligaciones que no fueran las morales ante su sociedad tribal. Bueno 
esto fue lo que hizo Kankan.

El  Saltamontes  fue el  primer  invitado a  la  labor,  que estuvo de acuerdo en 
ayudar, ya que Kankan antes le había ayudado a él, pero le dijo: - “¡Yo iría con 
gusto, pero tengo un problema y es con la señora Gallina, que siempre desea 
exterminarme a mí y a mis hijos!”. Aún sólo pudiendo comerse a uno sólo, ella 
desea comérselos a todos y no nos da tregua cuando nos divisa a lo lejos, y 
Kankan le dijo: - “No se preocupe, que ella no irá; además que trabajo podría 
ella  realizar  con  sus  cortas  plumas”.  Y el  Saltamontes  dijo:-  “Entonces  allí 
estaré para ayudarles a levantar su casa”.

El señor Kankan se fue directo a la casa de la Gallina y le pidió que le ayudará 
en su granja y ella dijo de ir gustosa, pero que le temía al Lobo y Kankan dijo: - 
que no le llamaría y la Gallina acepto en ir al trabajo comunal.

La  cadena  siguió  de  invitaciones,  negociaciones  y  refracciones  ocultas  de 
Kankan; 

- El Lobo habló de su enemigo el Perro.
- El Perro habló de su enemigo la Hiena.
- La Hiena habló de su enemigo el Cazador.
- El Cazador habló de su enemiga la Serpiente.
- La Serpiente habló de su enemigo el Garrote.
- El Garrote habló de su enemigo el Fuego.
- El Fuego habló de su enemiga la Lluvia.
- La Lluvia habló de su enemiga la Sequía.

El señor Kankan los invito a todos, aunque todos tenían detractores y por último 
invito también al Rocío matinal.  El día acordado, al  llegar unos veían a sus 
futuros  almuerzos y al mismo tiempo se veían como la futura víctima. El señor 
Kankan los coloco uno al lado del otro, de forma depredadora en la escala de la 
supervivencia de la Naturaleza; (como antes se explicó) y se dio la orden de 
comenzar el trabajo.

Era una regla de quién necesitaba de la ayuda de los otros en la comunidad, los 
alimentase mientras durasen las labores. Por eso ya al llegar la hora cercana al 
almuerzo, todos pasaron su faena para esperar por Kankan y su ofrecimiento 



alimenticio. Pero este no movió un dedo para darle comida y ante la premura 
del hambre, la Gallina, se comió al Saltamontes, el Lobo a la Gallina, el Perro al 
Lobo, el Palo destrozo al Perro, el Fuego quema al Palo, la Lluvia apagó al 
Fuego y la Sequía aniquilo a la Lluvia. La Gota de Rocío era la única, que no 
tenía enemigos. Comenzó a caer y humedecer a todos los caídos y exánimes y 
cuando sus cuerpos comenzaron a enfriarse,  no tuvieron otra alternativa que 
ayudarse a levantarse unos a otros y a pedirse clemencia para no ser extinguidos 
de una vez y por todas, y a coro dijeron:

- Ogbèdí Kákááká,
- Ogbèdí Kunkunkun,
- Kí Gànmùgànmuu rè,
- Ò mó ba à se ta jáde,
- A dífá  fún Kankan,
- Tí ó lo lè é  be Tata lówe,
- Yóó be àgbébo adie lówe,
- Yóó be kòlòkòlò,
- Yóó be ajá,
- Yóó be ìkookò,
- Yóó be ode,
- Yóó be oká,
- Yóó be òpa,
- Yóó be iná,
- Yóó be òjò,
- Yóó be òdá,
- Yóó be ìrìwòwò kanyìin won,
- Kankan ló wáà bayé jé lónií o,
- Ìrìwòwò wáà tun se,
- Ìrìwòwò wáà tun se,
- Èyìn ò rí  kankan tó bayé jé lónìí o…
- Ìrìwòwò wáà  tun se o,

Traducción:

Ogbèdí, el Severo.
Ogbèdí, el Fortachón,
Quién no permite que su filo áspero sea visible,
Quién no permite que ellos aparezcan afuera.

Fue  lo  profetizado  por  Ifá  para  Kankan,  cuando  venía  a  pedirle  al 
Saltamontes para el trabajo comunal; le pidió a la Gallina, al Lobo, al Perro, 
a la Hiena, al Cazador, al Bastón o Garrote, al Fuego, a la Lluvia, le pidió al 
Cielo, al Rocío, como último invitado.



Haciendo cosas por la fuerza arruinó el mundo de hoy. 

La Gota de Rocío, vino y lo reparó, lo enmendó lo restauró.

No ves que haciendo cosas por la fuerza destruyes el mundo de hoy...

La Gota de Rocío llegó y lo reparó.

“LO DESEADO: UN NUEVO TESTAMENTO”.

“Ko mò mò ní torí wa baje o 
 Ko níí torí wa baje o.
 Ayé ò ní torí wa bàjé o.
 Ifá ó  tun un se.

 No será destruido en nuestros tiempos.
 No se destruirá en nuestros tiempos.
 El mundo no será destruido en nuestros tiempos.
 Ifá lo reparará.

La  mayor  parte  del  área  de  África  Occidental,  se  extiende  en  una  región 
recubierta  con algunas  de  las  más  hermosas  y  tropicales  sábanas  de  África. 
Hace 50 años; antes de que estás sábanas fueran plagadas y depiladas, estaban 
habitadas por Elefantes, Leones, Leopardos, Gorilas, Monos de diferentes tipos, 
muchas especies de pájaros como el buitre, (Igún), Àkàlà, (calao, ave de largo 
pico, con el que hurga la tierra), Tèntèré, (el comedor de cadáveres) Agbe, (el 
turaco azul) Odíderé, (el loro), etc.

Los bosques de tierra yorùbá fueron también el hogar de famosos árboles como 
el impresionante Ìrókó, el árbol del algodón de seda, (Àràbà), Osè, (el altísimo 
árbol del Baobab, que puede vivir por más de  400 años) Igi-nla (el poderoso 
árbol, cuyas ramas podrían cubrir y dar sombra a casi 20 metros a la redonda) y 
varias  especies  de cactus como el  Òró-agogo, (llamado así  porque su forma 
asemeja un gong sagrado), y Òró-adétè; (cactus del leproso). El medio ambiente 
yorùbá también incluye famosos arbustos o hierbas, así como hojas medicinales, 
entre las que sobresalen Ewé-iná,  (hoja de fuego), porque arde como fuego, 
Èsìsì, (también arde y crepita), Ipín, (el árbol de donde se saca el papel de lija), 
Làbelàbe, (el cuál corta como cuchilla) Èèsun, (hierba gigante del bosque) y 
Mèrùwà (hierba gigante de tierra seca).

Hubo también importantes reptiles y serpientes,  como Erè, (pitón que podría 
exceder  los  40 pies  de  largo)  Oká,  (llamado así  porque  cuando descansa  se 
arrolla como una fortaleza de tierra de rocas), Òlòdó, (serpiente que vive en el 



agua), eran tiempos donde ellos eran adorados y no perseguidos, al igual que los 
peces y cocodrilos. La mayoría de estas maravillosas criaturas han desaparecido 
o están en peligro de extinción en las grandes llanuras y bosques africanos. Los 
yorùbás siempre han vivido en un medio donde las criaturas son sagradas y 
respetadas.

El  propósito  es  trazar  la  conexión  profunda  del  pueblo  Yorùbá,  con  la 
naturaleza y los ancestrales tiempos de su mitología, cuando los Òrìsàs, vinieron 
del cielo a la tierra en formas humanas y crearon y conformaron a los hombres 
en sus propias imágenes y antes de volver  al cielo decidieron integrarse a la 
naturaleza como parte de ella. Fue entonces cuando la Naturaleza se convirtió 
en más poderosa que el ser humano.

Los Yorùbás,  también creen que Ilé-Ifè,  su hogar ancestral  es  la  cuna de la 
humanidad, antes de que Ilé-Ifè, fuese creada, la tierra fuera cubierta con agua. 
Los Òrìsàs, que eran en número de 400 (+ 1) más uno, vinieron a Ilé-Ifè, bajo las 
instrucciones de su Supremo: Olódùmarè, el Todopoderoso, para crear la tierra 
seca a partir del agua, la cuál fue esparcida por la gallina, (pollo) y comprobada 
su dureza y estabilidad por Aguema; (camaleón) y fue así como se formo Ilé-
Ifè, como la parte sólida a partir de una sustancia liquida.

La  vegetación  apareció  después  en  la  Tierra,  no  por  accidente,  sino  por 
deliberado designio de Olódùmarè. Un verso de Òtúrá Ìrosùn, (odú menor de 
Ifá), explica como apareció la vegetación en la tierra. También nos habla de que 
cada especie de planta se le pidió sacrificar antes de venir a la tierra. Y fueron 
aquellas especies que ofrendaron quienes son respetadas en la tierra y no son 
cortadas  inmisericordemente, ni  tampoco  son  arrancadas  por  los  fuertes 
temporales, siendo por el contrario las que ofrendaron al aniquilamiento del ser 
humano y el medio ambiente.

Además del  Camaleón y el  Pollo, Olódùmarè creó y envió a la Tierra otras 
especies de animales. Alrededor de 880 especies, cada una de animales, plantas, 
pájaros,  etc.  Fueron  originalmente  enviadas  a  la  tierra  mucho  antes  de  la 
aparición  del  ser  humano,  quien  fue  creado  debido al  esfuerzo  conjunto  de 
Olódùmarè, Obàtálá, Ògún, Àjàlá y Èmí. 

Todos  esos  actos  de  creación  fueron  testificados  por  Ifá,  también  conocido 
como  Òrúnmìlà,  la  divinidad  Yorùbá  responsable  para  la  adivinación  y  el 
desarrollo intelectual. Fue Òrúnmìlà quién le dio a cada especie animal, vegetal 
y mineral sus nombres e identidades. Por eso es que Ifá es conocido como:

- Elérìí- Ìpín....................... (Testigo del Destino).
- A-jé-ju-òògùn. (Quién es más afectivo que la medicina).



Irónicamente, el pollo que fue el primer habitante de la tierra y quién regó a 
todos  los  rincones  y  esquinas  del  mundo  la  tierra  traída  del  cielo,  es  el 
conductor de los mensajes al cielo que salen de los hombres. Se convirtió en 
sagrado,  pero  solo  para  ser  sacrificado.  El  camaleón  no  se  come  por  los 
humanos, pero siempre será sacrificado como ingrediente para los preparados 
de hierbas y medicinas. 

Cuando todas las especies de plantas, animales y pájaros llegaron al mundo, un 
convenio fue hecho, el cuál estipulaba que ninguna especie podría a su gusto 
explotar o agredir a otra, al igual que un convenio similar fue hecho con los 
seres  humanos.  Pero  una  vez  que  toda  especie  estuvo  libre  para  su 
supervivencia, necesitó de otra especie para alimentarse o nutrirse y esto aún se 
realiza en la Naturaleza, sin llegar a la pérdida del respeto ni la aniquilación 
completa de otra especie, sino que se mata por necesidad y no por placer. Sólo 
el hombre inescrupuloso ha violado esos tabúes naturales, ya que ha matado por 
placer y afición estúpida.

Los versos de Ifá nos dicen que en tiempos ancestrales, algunos animales y aves 
conocían  el  lenguaje  de  los  humanos  y  algunos  humanos  sabían  el  de  los 
animales y las plantas. Para los ancestros africanos, animales, aves, plantas y 
humanos, eran una gran familia y cuando los seres humanos hacían sus festines 
o  festivales  invitaban a sus  coterráneos  animales y plantas.  Algunos árboles 
tenían la habilidad de cambiar sus formas en cuerpos humanos o animanoides 
para asistir a esos eventos. Aquellos que no eran invitados y eran dejados, fuera 
hallaban la forma para tratar de sabotear esos celebramientos.

Una popular leyenda del folklor yorùbá nos narra cómo ocurrió:

Llamada: - Oba Aláàrán bewe
Respuesta: - Kììnkin
Llamada:- Ó pe kíírín eye
Respuesta: - Kììnkin
Llamada:- Ó démi kììnkin sí
Respuesta:- Kììnkin
Llamada:- Kóríko díde o.
Respuesta:- Kììnkin
Llamada:- Mèrùwà dìde
Respuesta:- Kììnkin
Llamada:- Ká relé oba
Respuesta:- Kììnkin
Llamada:- Ká lò ó jó bàtá
Respuesta:- Kììnkin
Llamada:- Bí bàtá ò ró



Respuesta: Kììnkin
Llamada:- Ká lò ó jábèmò o
Respuesta: Kììnkin
Todos, Coro: Àbèmò pigbítí pigbítí pi

Àbèmò pii pìì pi
Àbèmò

Llamada: - El Rey Aláàrán organizó un trabajo comunal.
Respuesta:- Kììnkin
Llamada: - Él invitó a los pájaros más pequeños.
Respuesta: Kììnkin
Llamada: - Él invitó a los más tiernos pájaros.
Respuesta:- Kììnkin
Llamada: - Pero él me boicoteó.
Llamada: - Dejó que los herbajo se sublevaran.
Respuesta:- Kììnkin
Llamada: - Dejó que los grandes arbustos se alzarán.
Respuesta:- Kììnkin
Llamada: - Déjenos ir al palacio del Rey.
Respuesta:- Kììnkin
Llamada: - Déjanos ir y bailar a la música del tambor bàtá.
Respuesta:- Kììnkin
Llamada: - Sí el bàtá. No suena.
Respuesta:- Kììnkin
Llamada: - Déjanos ir y bailar con àbèmò.
Respuesta:- Kììnkin
Llamada, (Todos): - El sonido hecho para imitar la música de àbèmò.

En la leyenda, un importante rey llamado Aláàrán, (literalmente el vestido o 
vestimenta que originó la forma de túnicas que usan los Yorùbás), llamó a los 
animales  y  pájaros  a  tomar  parte  en  un trabajo comunal  en  su  granja,  pero 
excluyó  a  Kììnkin,  que  se  cree  que  sea  un  pájaro  muy.  Fue  excluido  por 
pensarse que era muy frágil y sin fuerzas para realizar esfuerzos físicos. Pero 
esto enfureció a Kììnkin, que llegó al lugar y recitó encantamientos y todas las 
hierbas  y  arbustos  que  habían  sido  cortados  en  la  limpieza  de  la  granja  se 
levantaron en motines de revueltas, formando densos bosques. Algunas de esas 
hierbas siempre acompañaban a Kììnkin cuando iba a bailar al palacio del rey. 
Los granjeros no podían terminar el trabajo y el Rey Aláàrán se vio forzado a 
invitar a Kììnkin para poder finalizar la labor y dar la fiesta.

El  pueblo  antiguo  de  África,  no  toma  a  la  Naturaleza  como  algo  para  ser 
explotado, gobernado o conquistado. Ellos no creían que la Naturaleza había 
sido  conformada  sólo  para  el  uso  de  los  seres  humanos  y  las  razas  que  la 
habitaban como animales y plantas, como sucede hoy día.



En adición al convenio entre plantas, animales y hombres, hubo otro convenio 
entre  ellos  realizado  por  Òrúnmìlà,  o  sus  hijos.  Un  convenio  similar  fue 
realizado  entre  las  otras  deidades,  de  no  atacar  a  los  devotos  ni  al  propio 
Òrúnmìlà. El significado fue el siguiente:

“Àfèké o;
 Àfòdàlè;
 Bí Sàngó bá pawo,
 Ilè ló dà

“Excepto para un sacerdote que sea un mentiroso,
 Excepto para un sacerdote que sea un falso,
 Sí, Sàngó asesinase un Sacerdote de Ifá; 
 Él habría roto un convenio.

Todavía hoy en día en Tierra Yorùbá, si una serpiente mordiese a una persona, 
ésta será curada por encantamiento muy secretos de dentro del alma del adivino. 
Un hechizo de esta manera, lleva intrínseco el antiguo acuerdo entre animales y 
humanos. La Serpiente será invocada por su antiguo nombre y se le recordará al 
veneno el antiguo juramento que se hizo con Òrúnmìlà y se ajustará la obra a 
ordenar que los factores se ajusten al tratado de paz y de no, agresión antes 
pactado.

Nota: - Sirva esto de lección para muchos babaláwos y santeros cubanos que a 
veces malinterpretan las profecías dañinas, que vienen por manos de las 
deidades  y  por  lo  general  es  debido  al  escaso  conocimiento  de  la 
correcta expresión divina o de su engañoso ego – propio...  Notas de 
Òfún Ogbe.

El convenio hecho entre el reino vegetal, animal y humano, fue finalmente roto 
en Ilé –Ifè. Muchos versos de Ifá nos dicen como sucedió entonces otrora.

En tiempos ancestrales, los seres humanos sólo daban a luz un niño por vez. 
Una esposa de Òrúnmìlà llamada Pèrègúnlèlè, hija de Awùjàlè, fue la primera 
mujer que dio el paritorio de gemelos. Ellos fueron llamados Edun, (el mismo 
nombre que los Yorùbá le dan al mono colobus). Los gemelos Edun parecían 
imitaciones de monos aún cuando eran seres humanos, ya que tenían los ojos 
hundidos y colas como los simios y caminaban en forma semi-erecta. Además 
no eran exactamente iguales y tenían diferentes sexos.

Òrúnmìlà, el padre de los gemelos simio-humanos, pensaba como conformar 
adivinación  y  sacrificio  para  ellos,  cuando  se  le  escaparon  al  bosque  para 
convivir con los otros humanos de su misma madre ya que su progenitora se 



había casado 20 veces antes de casarse con Òrúnmìlà. Ella habíase casado con 
Olúigbó,  la  fuerza  sobrenatural  del  bosque  y  le  había  parido  a  Erin,  (el 
Elefante), luego le parió a Efón (el Búfalo) cuando se casó con Olúòdàn. Fue 
también la madre de Àgbònrín, (el Antílope), de Agbe, (el pájaro turaco azul) y 
fue en compañía  de sus otros hermanos que se  fueron a vivir  los hermanos 
gemelos,  Edun,  donde hallaron la  real  aceptación  y haciendo del  bosque  su 
verdadero hogar.

Pero sucedió que un día Olófin, el sacerdote–rey se perdió en el bosque. El edun 
masculino le vio y le rescató y le llevó a la ciudad habitada por los humanos. 
Olófin dio un gran festín de agradecimiento por su regreso a la vida civilizada y 
como era costumbre invitó a las especies animales existentes. Pero para sorpresa 
de  todos,  los  animales  se  retiraron  de  la  fiesta  entre  los  humanos.  Él  fue 
readmitido y ubicado entre los Sacerdotes de Ifá que supervisaban y orientaban 
a Olófin y los animales que se habían retirado en cólera nunca más regresaron a 
la ciudad.

De esta manera fue como los seres humanos rompieron el convenio en Ilé-Ifè, 
lidereando la separación con el resto de la creación. Desde entonces se mantiene 
un  antagonismo  entre  los  humanos  y  el  medio  ambiente,  situación  que  ha 
llegado a una forma original y ridícula que nos aproxima al fin de éste milenio.

La época serena donde el mundo creado y los humanos eran como hermanos y 
hermanas, es recordado, en los versos de Ifá como la era del rey “Oba jomi – 
jomi”; (el rey que comía agua). El agua referida era el liquido que cubría la 
tierra y que se fue retirando a medida que la tierra seca se abría camino en Ilé- 
Ifè. Fue ésta la época en que Obàtálá quién era el líder de las 400 + 1 deidades y 
tenía el deber de crear el terreno sólido a partir del agua, pero él falló; (¿O fue 
que él se negó?); ya que bebía demasiado vino de palma y en el momento de 
hacer la gran creación, se desplomó ebrio. Acorde a la historia de la creación, 
Odùduwà, el hermano más joven de Obàtálá, tomó el control y creó la tierra 
seca a partir del agua. No obstante, a ello Obàtálá mantuvo su cargo de líder de 
los òrísàs hasta nuestros días. Su régimen, que coincidió con la era del agua fue 
un periodo justo y tranquilo como el agua.

Pero  la  sociedad  se  asentó  y  creció  de  forma irregular,  entonces  llegó  otro 
período conocido “Oba jegi – jegi”; (la época del rey que comió madera). Esta 
fue la era del hierro que perteneció a Ògún, la deidad occidental africana de la 
Guerra;  del  hierro,  la  manufactura y la creatividad.  Fue él  quién fabricó los 
implementos de hierro con los cuales llegó la violencia al mundo, Ògún se alió 
con Odùduwà y le trajo a la sociedad africana y a su mitología, un tiempo de 
mayor  especialización  en  la  Cacería,  Agricultura  y  el  comienzo  de  la 
manufactura. Por eso fue que el régimen de Obàtálá no finalizó con época de 
violencia, sino que brindó un final violento de convulsos cambios sociales. Hoy 



en día, es Odùduwà y sus descendientes quienes reinan en tierra yorùbá, y no 
Obàtálá y sus descendientes.

La  corona  que  Obàtálá  hoy es  conocida  como Arè  y  es  usada  por  Oòni  el 
sacerdote–rey de Ifè quién celebra cada año un importante ceremonial durante 
el cuál, él y el sacerdote principal de Obàtálá se enfrentan en una lucha como si 
fueran gladiadores.  Es un veredicto ya arreglado, ya que siempre vencerá el 
Oòni. Y ha sido ésta pelea lo que ha dado al Oòni, el titulo de Àdìmùlà, (quién 
lucha y resulta victorioso).

Como  los  seres  humanos  se  separaban  más  y  más  de  la  Naturaleza;  ellos 
comenzaron a fundar y asentarse en villas y ciudades y Odùduwà, se convirtió 
en  el  primer  Olófin,  implantador  de  leyes  de  los  yorùbás.  Así  comenzó  el 
desarrollo urbano entre los yorùbás, que hoy en día tienen la reputación de ser 
uno de las más ancestrales civilizaciones urbanas del África.

La nueva época fue la de “Oba jeun –jeun”; (el rey que consume). Fue la era de 
la organización de la sociedad humana, en comunidades sedentarias, de donde 
el pueblo iba a sus labores al campo y a la caza en la floresta, costumbres que 
aún se mantienen en la tierra Yorùbá. Esta fue y es aún una era de ciencia e 
industrialización.

Ogbèdí nos dice en una forma dramática y satírica, que está época mostró el 
rostro de  un nuevo convenio o testimonio,  sin  el  cual,  nuestro  jeun – jeun; 
(tendencia  al  consumo)  destrozaría  la  Tierra.  Este  nuevo  convenio  podría 
metafóricamente ser serviciado por las Gotas del Rocío, que restauraría algunos 
de los aspectos de respeto que existían entre los reinos animal, vegetal, mineral 
y humano.

Nuestra,  presente  era  o  época  actual  testificará  un  cambio  dramático  en  las 
relaciones con nuestros coterráneos terrestres sean del reino que sean. Hay un 
llanto  necesario  por  un  nuevo  convenio  basado  en  la  energía  que  trae  y 
proporciona Ifá, que no es nada más que energía, tranquila, pacifica e intelectual 
del desarrollo social. Lo que Ifá desea y quiere demostrar es que no se puede 
contar con algo que se base en el uso de la fuerza. Si no buscar una nueva forma 
de vida, si es que deseamos sobrevivir como especie en éste mundo.

Todo pensamiento de convenios ancestrales  entre el  hombre y el resto de la 
creación, fue roto en Ilé Ifè, pero vestigios de ese convenio aún persisten entre 
los yorùbás que sienten un profundo respeto por la Naturaleza que les rodea. En 
las  sagradas  escrituras  de  Ifá,  toda  criatura  u  objeto  de  la  Naturaleza  está 
personalizada.



Cuando Ifá habla de un insecto, un árbol, un pájaro u otro animal, habla de ellos 
como si  fueran  humanos.  Por  ejemplo:  -  Igún,  (el  Buitre);  Agbe,  (el  turaco 
azul), Àlùkò; (el turaco de plumas rojas) y Àgbìgbònìwònràn; son recordados 
como Sacerdotes de Ifá, en el cuerpo literario. Èèsún, hierba gigante del bosque, 
es el awó del bosque, mientras que Mèrùwà, hierba gigante de la sábana, es el 
awó de las llanuras y sábanas.

Irínmodò, un grueso y altísimo árbol de las orillas del río, fue una esposa de 
Òrúnmìlà mismo. Un verso de Ifá habla de ella como sigue:

Ifá ló firínmodò joba.
Ifá ló firínmodò joba,
Òrúnmìlà ló gbé Irínmodò níyàwó.
Ifá ló firínmodò joba
Fue Ifá quién hizo de Irínmodò una potentada
Fue Ifá quién hizo de Irínmodò una potentada
Fue Òrúnmìlà quién desposó a Irínmodò como esposa.
Fue Ifá quién hizo de Irínmodò una potentada.

Como se dijo antes, los òrìsàs salieron de la Tierra y se convirtieron en fuerzas 
de la  Naturaleza.  Con la  posible  excepción de  Sàngó que permaneció  en el 
cielo, los demás òrìsàs se quedaron en la superficie terrestre o se fueron debajo 
de  la  corteza  terrestre.  Otros  se  introdujeron  en  enteros  animales,  plantas  y 
niveles humanos de existencia. Por ejemplo; Oyá cuyo principal símbolo es el 
río Níger de África Occidental,  fue una vez Búfalo...  (la mitología cubana a 
veces la confunde con el Unicornio; animal mitológico europeo... odú Ifá Òfún 
(Gbé), Más tarde se convirtió en ser humano y se casó con Ògún, se divorció de 
él y se casó con Sàngó.

Cuando llegó el momento de su partida al Cielo, ella se enterró en la corteza 
terrestre de Irá, una ciudad cercana y ancestral, cercana a Òyó y reapareció en la 
superficie como el río Níger. Pero ella se mantiene en el Cielo con Sàngó para 
quién prepara las tempestades,  tornados y huracanes antes  de que su esposo 
lance sus rayos y bolas de fuego y justicia. Por tanto ella por siempre viajará y 
estará en la Tierra; en el agua, en el subterráneo y en el aire.

El Océano Atlántico llamado por los yorùbás como Òkun Yemideregbe, se cree 
que está  habitado por  una importante  deidad del  África  Occidental;  llamada 
Olókun, considerada como una de las últimas esposas de Òrúnmìlà. Fue cuando 
él  bajo  a  sus  profundidades  en  calidad  de  médico  a  curar  el  único  hijo  de 
Olókun, que se hundió con ella en un abrazo de amor. Cuando curó a Àjàó, ella 
con sus cuidados y devoción hacia Òrúnmìlà, hizo que él permaneciera en sus 
dominios y nunca regresara a la Tierra.



Una vez que él Òrìsà, entró en la corteza terrestre antes de reaparecer en la 
superficie  como  una  fuerza  del  medio  ambiente  físico,  Ilé,  (la  tierra  en  sí 
misma) se convirtió en un segundo Òrun, (Cielo). El primer cielo el cual está en 
el firmamento y del cual descendieron los originales 400 + 1 òrìsàs, es conocido 
como; Òrun Òke, (Cielo de arriba). Es el lugar permanente de Olódùmarè. Pero 
el Supremo también visita el segundo Cielo Òrun Odò, (Cielo de abajo) de vez 
en vez. Este cielo es el hábitat de los ancestros, (humanos que han partido), de 
los òrìsàs, siendo así entonces por derecho que el Òrìsà Ilè, (el planeta Tierra) es 
un lugar sagrado. Ella no está para explotada ni expoliada, ni avergonzada como 
los seres humanos han hecho por siglos.

La cuestión fundamental que todas las cosas que los humanos han obtenido de 
una manera u otra regresan a la Tierra, por lo tanto no podemos herirla, sino que 
es ella quién nos hiere cuando morimos. La religión Yorùbás está basada en un 
profundo respeto al medio ambiente natural a través de un ancestral convenio 
entre los humanos y todas las demás criaturas y objetos de la Naturaleza. Este 
convenio  que  fue  deshecho  en  Ilé-Ifè,  deberá  ser  re-examinado  otra  vez. 
Nosotros deberemos como awoses preguntarnos lo mismo que le, preguntó el 
Señor de la Fuerza, a sus invitados al ser brutalizados: - “¿No es el momento de 
hacer un nuevo convenio?” –

“LA MISION DE ÀWÍSE”

Ivor:  -  Wándé  Abímbólá,  usted,  ha  sido  seleccionado  por  los  tradicionales 
lideres yorùbás como el vocero de los adivinos de Ifá y embajador de la 
cultura Yorùbá. Así como para perfomar importantes funciones rituales 
en Nigeria. Usted ha construido puentes entre los Yorùbás del Occidente 
africano  y  sus  descendientes  en  las  Américas,  propagando  las  dos 
fundaciones de la cultura yorùbá, su lenguaje y religión.

Wándé: - Usted ha caracterizado mi misión muy bien. Estoy aquí para expandir 
la palabra cercana de la cultura y religión yorùbá de la cual su lenguaje es 
una parte integral. Lo que me trae a mí aquí es que esta cultura se ha 
expandido  desde  la  trata  de  esclavos  en  el  Atlántico  hacia  Cuba, 
Venezuela;  Brasil,  Trinidad  y  Tóbago,  Argentina,  Haití,  Méjico  y  los 
Estados Unidos. Se ha expandido muy rápidamente, pero en mi concierne 
que el  pueblo ha distorsionado el  significado y el  mensaje  de nuestra 
cultura por sus propios fines.

Las  personas  no  son  serias  acerca  de  ésta  religión  y  están 
comercializándola. Algunos claman por ser babaláwo iniciados en África 
o  Estados  Unidos,  aún  sin  saber  cómo  lanzar  Ifá  e  incluso  sabiendo 
hacerlo,  no podrían cantar un simple verso de Ifá.  Ellos incluso están 



comenzando  a  tratar  a  Ifá  como  un  òrìsà  que  se  “posesiona”  de  la 
persona. Adivinan con el òpèlè y saben los significados de los odús que 
salen, pero no conocen los cantos y alegorías que pertenecen a ese odú o 
no  se  preocupan  ni  toman  cuidado  de  lo  que  realmente  dice  o  está 
diciendo Ifá. Pretenden estar posesionados por Ifá y dirán: - “Esto es lo 
que Ifá dice o está diciendo”.

Ivor: - En el Oeste, a menudo ofrecemos oídos a gruesas generalizaciones de las 
religiones africanas,  como “posesión  espiritual”  y  “baile”  que son sus 
principales características. “¿Define Ifá éste estereotipo por ser primitivo 
y cerebral?”...De hecho algunos babaláwos cubanos me han dicho que un 
babaláwo “posesionado” podrá o morirá en el acto... – “¿Qué dice usted, 
al respecto?”.

Wándé: -Ifá es el único òrìsà que no posee a sus devotos de forma completa, 
aunque  no  deja  de  irradiarlos  e  inspirarlos.  He  visto  todos  estos 
problemas  y  conozco  la  fuerza  de  los  Estados  Unidos,  en  temas  de 
comunicación. Sé que si no somos cuidadosos y permitimos la situación 
antes descrita, iremos en la próxima generación a la extinción de nuestra 
religión, o crear un nuevo tipo de espiritualidad que ya no será recordada 
como  Yorùbá.  Vengo  aquí  para  entrenar  personas  que  espero  sean 
comedidas ellas mismas a entrenar en bases regulares por un número de 
años viables y factibles, entrenarán en la literatura de Ifá y en los valores 
de los òrìsàs. Ellos recibirán información comprensible pertenecientes a 
las mayores divinidades.

Ellos se convertirán en una nueva generación de sacerdotes y sacerdotisas 
conocedores de la cultura y religión yorùbá. Sabrán como adivinar de 
forma competente y recitar los versos de Ifá. ¡Quizás en su propia lengua, 
o en traducción!. Ellos sabrán cantar... ¡No los cantos de lùkùmi cubano o 
el Cambomblé brasileño!..... solamente sino también los cantos del Oeste 
Africano. Por encima de todo, espero que sean exitosos en nutrir a las 
personas que tengan Ìwàpèlé, (buen carácter) lo cual es el epitema de la 
religión, Ìwà lèsìn, (el carácter es religión).

Esta es mi misión. No vengo por mí mismo. Sabes que la posición que 
ocupo en esta religión es la de Àwìse Awó Ní Àgbáyé, el vocero para la 
religión yorúbá y su cultura en el Mundo. Mis mayores saben que ésta 
misión y la aprueban. Un canto de Ifá dice:

“Rírán le rán mi wá o ò,
Èmí kí mó rán rà mi,
Âse dowó enì tó eán mi wá,
Rírán le rán mi wá,



Èmí kí mo rán rà mi;
Àse dowó enì tó ran mi wá.

Fui invitado por mis superiores,
Yo mismo no me envié;
El àse por el cual hablo, pertenece a aquellos que me envían.
Fui enviado por mis superiores.
Yo mismo no me envié.
El àse por el cual hablo, pertenece a aquellos que me envían.

Ivor: - ¿Por qué usted, ha escogido no iniciar a nadie en éste país?

Wándé: - No iniciaré, ni inicio a nadie fuera de Nigeria,  debido a que debe 
haber una comunidad de sacerdotes y sacerdotisas capaces de iniciar a 
cualquier persona. En el caso de ciertos òrìsàs como Sàngó, Oyá, Òsun y 
otros  más,  no  creo  que  sea  correcto  para  un  babaláwo  iniciar  o 
introducirse  en  éstas  ceremonias.  Un  babaláwo  deberá  iniciar  a  las 
personas  en Ifá,  excepto,  por supuesto,  si  ha sucedido que él  ha sido 
iniciado en otro òrìsà, antes de ser iniciado en Ifá, en ese caso, él tiene el 
àse  de  ese  òrìsà  en  su  cabeza.  Estoy  consciente  de  que  cualquier 
babaláwo en los Estados Unidos, están iniciando a personas en los òrìsàs, 
aparte  de  Ifá.  Mi  comentario  acerca  de  esto,  es  que  parece  ser  muy 
peculiar está situación en Estados Unidos. Mi propio punto de vista es 
que el àse el cual usted no tiene en la cabeza, usted no puede esparcirlo 
con alguien  más.  Usted  no podrá  dar  nunca,  lo  que nunca  ha  tenido. 
Espero que cada vez más personas entren a ésta religión en los Estados 
Unidos; el pueblo verá la necesidad de dejar que el sacerdote de cada 
òrìsà inicie su propio pueblo.

Ivor: - En Nigeria, un babaláwo deberá estudiar por años, y antes pasar pruebas 
antes de ser iniciado. En la diáspora yorùbá en Cuba, ésta práctica fue 
alterada para ocultar la cultura yorùbá desde la esclavitud, quién trató de 
eliminarla. Por eso en la Cuba contemporánea, un babaláwo puede ser 
iniciado  sin  tener  ningún  conocimiento,  y  entonces  comenzará  a  ser 
entrenado.  Usted  ha  dicho  que:  -  “Cien  iniciaciones  no  hacen  a  una 
persona ser un babaláwo”...  ¿Qué significa esto?”.

Wándé: - En la misma Cuba, hay babaláwos de alto y reconocido prestigio, que 
no recuerdan cómo ellos fueron iniciados, y lo recuerden o no, tampoco 
fueron entrenados  antes  de  ser  iniciados.  Las personas  hacen un gran 
esfuerzo  para  estudiar.  Algunos  de  los  babaláwos en Estados  Unidos, 
tienen otros problemas, como de no disponer de tiempo para aprender 
nada  nuevo.  Tradicionalmente  en  África,  una  persona  no  podrá  ser 
iniciada sino ha cursado estudios y demostrado conocimientos en Ifá, el 



suficiente para ser reconocido como un intelectual del Sistema de Ifá. Si 
es  iniciado  y  aprende  después  existe  el  peligro  de  no  aprender  nada 
después de la iniciación. Tan pronto como se conciba, una iniciación no 
hace a una persona un babaláwo, sino el conocimiento de los odús, que 
son  los  versos  de  Ifá,  conocer  las  hierbas,  hojas,  saber  perfomar  un 
sacrificio.  Todo  esto  se  aprende  a  través  del  estudio  y  la  práctica 
sistemática. Iniciación significa “empezar” a iniciarse para convertirse en 
un miembro, no es una graduación. En Nigeria se realiza en etapas y la 
última se llama “Wogbó Ifá”, que significa: - “Entrar en el bosque de 
Ifá”,  donde  el  iniciado  irá  al  bosquecillo  sagrado  de  Ifá  para  ser 
examinado minuciosamente por sacerdotes muy experimentados. En los 
antiguos días, ellos permanecían allí por espacio de  5 días, donde eran 
examinados en todos los aspectos de Ifá, sólo así el iniciado podría ser 
consagrado.

Ivor: - En Cuba, los babaláwos, tienen el tabú de no iniciar a ningún 
homosexual en Ifá. ¿También se fundamenta así en la tierra yorùbá?.

Wándé:  -  Para  empezar,  la  Homosexualidad  nunca  formó  parte  de  nuestra 
cultura,  pero  podría  fundamentarse  hoy día  en  algunas  áreas  urbanas, 
como Lagos. Un babaláwo no puede imponer su forma de vida en nadie. 
¿Quiénes somos nosotros para probar dentro de la vida personal de otra 
persona?. Si se desea imponer el estilo de vida dentro de la vida de ella o 
de él, podríamos distanciarnos de esa persona, que quizás necesite ayuda, 
sea homosexual o heterosexual, quizás nunca lo sepamos a ciencia cierta. 
Si tenemos una regla acerca de esto, deberíamos probar todo en la vida de 
esa  persona.  Suponiendo  que  no  nos  diga  la  verdad,  entonces,  no 
tendríamos éxito.

Ivor: -  A través de la historia afro-americana,  la religión ha sido una fuerza 
significando  las  organizaciones  culturales  y  comunitarias  para  la 
supervivencia socio-económica. Esto es visto más dramáticamente en las 
Iglesias negras y en la nación del Islam en Estados Unidos de América. 
¿Cómo podrá  la  tradición  del  òrìsà  ser  un  beneficio  en  éste  contexto 
social?.

Wándé:  -  Muchos afro-americanos que abrazan nuestras  religiones,  lo hacen 
porque buscan una forma alternativa de vida basada en una identificación 
con África.  No el  África  de hoy,  sino como el  que debía o debe ser. 
Imagino que en el momento de tener más personas dentro de la religión y 
una larga comunidad de personas en la religión que desciende del África, 
trae  cierto  desarrollo,  por  ejemplo  los  yorùbás,  habrá  una  comunidad 
lidereando  al  igual  que  la  nación  del  Islam.  Pienso  que  será  donde 
tomaremos la delantera. Quizás sea porque tenemos el papel que juega la 



gente de raza blanca dentro de ésta religión. Algunas personas piensan y 
opinan  que  no  desean  ver  ningún  blanco  dentro  de  nuestra  cultura 
religiosa,  pero  les  recordamos  que  eso  empezó  en  Cuba  y  Brasil,  de 
donde  llegó  esta  religión  a  Estados  Unidos.  Hay  muchos  cubanos 
babaláwos en Cuba y Estados Unidos que son de la raza blanca. Cuando 
alguien dice: - “¡Usted, no puede iniciar a blancos!” – el punto es que si 
usted, no lo inicia, entonces alguien lo podrá hacer. Tampoco yo tengo 
doctrina de odios ni retraimiento. Ciertamente la religión Yorùbá no es la 
mejor  arma  contra  el  asunto  del  racismo  de  SÍ o  del  NO.  Vemos  la 
religión como el arma para curar todo tipo de aflicción y no formará parte 
de problemas raciales en el mundo, sino curará dondequiera que sea fuera 
del color, nacionalidad o credo. Esta es la visión de la cultura Yorùbá, no 
pintamos ningún término de excluir  a  nadie.  No conozco a nadie que 
venga de la tierra Yorùbá que propague el odio racial. Queremos ser un 
buen ejemplo de religión que la humanidad pueda abrazar sin sentirse 
discriminada. Ifá propaga un mundo donde los reinos animal y vegetal y 
humano son como hermanos y hermanas. No partimos desde el punto de 
creernos  más  grandes  que  el  resto  de  la  creación.  Sabemos  lo  que 
significan los ríos, las colinas, las montañas, los árboles, etc. porque allí 
habitan importantes espíritus. Las personas que buscan una religión para 
usarla como una agenda deberían mirarse ellos mismo internamente, ellos 
no hallarán esos ingredientes en la religión Yorùbá.

“LAS CONFERENCIAS MUNDIALES DEL   ÒRÌSÀS  ”

Ivor:  -  Desde  1981, ha habido una serie  de conferencias  mundiales  del  òrìsà 
efectuadas  en  Nigeria  y  Brasil.-  ¿Cuál  ha  sido  la  historia  de  estas 
conferencias?,  se  entiende  que  la  idea  surgió  con  su  encuentro  con 
Maximiliano Dos Santos, un descendiente de los  Yorùbás emigrantes a 
Bahía, Brasil.

Wándé: -  Bueno, yo me encontré con Maximiliano Dos Santo, Mestre Didi, 
cuando visitó Nigeria en 1968. Él era una anciana persona, artista y líder 
de la sociedad de Egúngún en la isla de Itaparica; él es el Alápìíni de 
Brasil. Cuando él fue a Nigeria por primera vez, yo era, instructor en la 
Universidad de Lagos. El gobierno nigeriano aproximó la unión entre la 
universidad y Didi, con la comunidad de Sàngó de Òyó. Lo llevé a Òyó 
con el ya fallecido profesor Adéríbigbe, quién era entonces el decano de 
la facultad de Artes en la Universidad de Lagos y la comunidad de Sàngó 
estuvo muy complicada con él.

La madre de Didi había funcionado como líder en la comunidad del òrìsà 
en Salvador de Bahía, Brasil en el templo Ilé Àse Òpó Àfònjá, cual es 



uno de los más grandes e importantes  templos de Brasil  para el òrìsà 
Sàngó.

Àfònjá es otro nombre de Sàngó. Las ancestrales personas de Òyó que 
fueron esclavizadas y llevadas a Brasil, llevaron el àse con ellos al Brasil. 
Por eso ellos nombraron al templo Ilé Àse Òpó Àfònjá, que significa: 
“Pilón  de  àse  de  Àfònjá”.  Los  lideres  de  la  comunidad  de  Sàngó  se 
sintieron  muy bien  y  le  asentaron  como el  “Baálè  Sàngó”  de  Brasil. 
Desde entonces Didi ha llevado el titulo de Baba Mogbà de la comunidad 
de Sàngó de Salvador de Bahía del Brasil.

Ivor: - “¿Qué es Baálè?”

Wándé: - Una pequeña villa o ciudad no tiene porque tener necesariamente un 
Oba o rey, ellos pueden tener un Baálè. El titulo de Baálè Sàngó, es dado 
a una persona a cargo de Sàngó, en favor o en nombre del Alàáfin de 
Òyó. Me volví a encontrar con Didi en Nueva York, durante el programa 
de  expresiones  caribeños  de  Marta  Vega,  en  el  centro  de  estudios 
caribeños en 1981. Allí conversé con él y acordamos empezar el Congreso 
Internacional Òrìsà y su Tradición y Cultura. Él volvió al Brasil,  para 
organizar el contingente brasileño. La conferencia tomaría lugar en Ilé 
Ifè, y yo me encargue de organizar a las personas del África Occidental. 
Marta Vega, tuvo la responsabilidad de organizar a las personas de los 
Estados  Unidos,  y  de  las  Islas  como;  Puerto  Rico,  Cuba  y  Trinidad 
Tóbago.  La  conferencia  se  llevó  a  cabo  en  Ilé-Ifè  en  1981.  Vinieron 
personas  de  Brasil,  en  gran  contingencia  y  se  inauguró  la  primera 
conferencia del Òrìsà. El Oòni de Ifè, fue hecho el Gran Patrón y yo fui 
electo el Presidente de la dirección del Comité Internacional.

Las  personas  vinieron  desde  muchas  partes  del  mundo;  Cuba,  Puerto 
Rico, Jamaica,  Trinidad y Tóbago, Estados Unidos, Venezuela, Brasil, 
Benin, Mozambique, Togo, Ghana y Nigeria, entre otras. La conferencia 
tomó lugar desde el  1ro.  hasta el  7  de Junio de  1981,  luego de lo cual 
muchas  personas  hicieron  turismo  allá  y  se  encontraron  sacerdotes  y 
sacerdotisas. Algunos de ellos retornaron a sus hogares un mes mas tarde.

Hubo una 2da. Conferencia en Bahía, Brasil en 1983. Nosotros fuimos el 
apoyo del gobierno brasileño, a nivel federal. Muchos de nosotros fuimos 
en un charter del gobierno nigeriano y aunque el Oòni, no asistió, fue el 
Ògìyàn (rey) de Èjìgbò, quien le representó allí donde estuvimos por una 
semana.  Fue  la  más  exitosa  en  la  serie  de  conferencias  que  se  han 
realizado.  Cada  casa  o  templo  de  òrìsà  nos  dio  la  bienvenida,  y 
prepararon comidas y festines para nosotros. Vino gente de todas partes 
del  mundo  en  número  de  miles.  Todos  los  días  íbamos  a  un  nuevo 



Candomblé y fue una experiencia única. Algunos nigerianos lloraban al 
igual que los demás hermanos brasileños. Fue una reunión de pueblos 
separados por más de 300 años.

La  3ra.  Conferencia tuvo lugar en Nigeria en  1986, en Ilé Ifè,  pero en 
aquellos momentos yo era el Vicecanciller de la Universidad de Ilé Ifè, 
(ahora conocido como Obafemi Awolowo). Eso fue otro gran suceso. La 
4ta. fue en Sao Paulo, Brasil y la 5ta. está siendo preparada para el Centro 
de Estudios Afro-americanos en San Francisco, en 1997.

Ivor: - ¿Cuba, ha participado en las conferencias del òrìsà?

Wándé: - Sí, a través de algunos cubanos residentes en Estados Unidos o en 
Venezuela. Hubo uno residente en Venezuela y que es babaláwo que fue 
muy prominente en las primeras dos conferencias. Su nombre es Félix 
Cáncio.

“LOS VALORES DE LA RELIGION DEL   Ò  RÌSÀ  ”

Ivor: - La mayoría de las religiones prometen a sus seguidores una mejor vida 
post-mortem.-  ¿Por qué las  personas  quieren practicar  la  tradición del 
òrìsà?.

Wándé: - La vida en la Tierra es tan importante como la vida post-mortem. 
Cada religión es una forma de vida. La religión del òrìsà trata de hacer de 
cada ser humano una vida de satisfacción, felicidad y amor y los guía o 
trata  de  llevarlos  a  tener  una  buena  relación  con  sus  semejantes  y 
seguidores,  así  como con el  resto de la creación mundial.  Uno de los 
puntos importantes de nuestra religión es que no se detiene ni viene con 
la arrogancia humana de ser mejores que el resto de la creación. Nosotros 
coexistimos con el resto de la creación. Algunos aspectos del resto de las 
criaturas terrestres podrían y son mayores que la raza humana. Nuestra 
religión trata que el individuo esté a tono con el resto de la creación, sea 
ésta en forma humana o no. No es una religión materialista, siempre que 
se  piense  que  hay tres  cosas  que  existen  en  Ifá,  lo  cual  las  personas 
buscan incesantemente en la vida; Ifá dice que:

“Ire méta làwá á wá.
 Àwá á wówó,
 Àwá á wówó,
 Àwá á wá àtubòtán ayé”

“ Estamos buscando tres bendiciones,
Estamos buscando por tres bendiciones de dinero,



Estamos buscando por hijos,
Estamos buscando por un buen final para nuestras vidas”.

La bendición por el dinero es la menos importante de todas. Luego la 
segunda, la bendición por los hijos y seguidores de nuestra tradición. La 
más importante es la referida a la longevidad, o sea a vivir en buena salud 
y morir en buenas condiciones y sin depauperación ni agonías. Estos son 
los tres objetivos de la vida en la Tierra. Cuando una persona muere, hay 
también  necesidad  de  estar  en  buenas  condiciones  post-mortem.  No 
tenemos un concepto del Infierno como los cristianos, sino el concepto 
del juicio y el castigo, de ahí que diga Ifá:

“E mo sìkà láyé o o ò,
 Nítorí òrun,
 E mo sìkà láyé,
 Bé e de bodè, ó ó rojó ................. (Esto es una canción para Ifá).

No hagas cosas malignas en la Tierra.
Hasta que llegues al Cielo.
Cuando alcances la puerta, (la puerta o frontera entre el Cielo y la 
Tierra).
Tendrás allí un juicio que responder.

Es allá en la puerta de entrada o frontera donde el juicio tomará lugar 
para  cada  uno de  nosotros.  Esa  puerta  no  está  controlada  por  un  ser 
humano, sino por un Carnero cuyo nombre es Àgbò Mòmò es la puerta 
entre el Cielo y la Tierra. El verso de Ifá Òkànrànsode dice:

“Ajá níí gba bodè bí Ìpóró,
 Agbò níí gba bodèe Mòmò;
 Ewúré níí gba bodèe bóki bòki”

 El Perro es el portero de Ìpóró;
 Agbò, el Carnero es el portero de Mòmò,
 Ewúré; la Chiva es la portera de aquellos, que no callan su boca”.

Cuando usted alcance la puerta entre la Tierra y el Cielo, será juzgado y 
castigado por lo que haya hecho. Si lo hizo bien, será recompensado y 
volverá  como  ancestro.  Aquellos  que  no  lo  hayan  hecho  bien,  no 
regresarán y serán embutidos en lo que llamamos “Òrun àpáàdì”; que es 
lo más cercano en nuestra creencia al infierno cristiano.

Los  Yorùbás  que  están  muriendo  verán  a  sus  ancestros,  lo  mismo 
sucederá  para  los  yorùbás  que  sean  cristianos  o  musulmanes.  No  he 



sabido de nadie  que al  morir  haya visto  un ángel  o  a  Jesucristo.  Las 
personas siempre se hallarán con sus ancestros: quizás con el Padre, la 
Madre, hermano(a), primos, tíos que hayan muerto años antes.

Cuando alguien esta enfermo y comienza a decir: - ¡Mira esto o aquello!, 
o ¡Mi madre está aquí!; entonces se sabrá que esa persona está pronta a 
dejar su cuerpo mortal, para reunirse con sus ancestros. Algunos de ellos 
estarán con los òrìsàs que antes adoraban. Por ejemplo, los cazadores, 
adoradores  de  Ògún,  cuando  mueren  son  usualmente  descritos  como 
sentados a los pies de Ògún o de un árbol de Ògún en el cielo, asando 
carne  para  Olúmokin,  (otro  nombre  de  Ògún).  Un verso  Ìjálá,  (de  la 
región de cazadores dice así);

“Wón á be níbi tí ò gbé séyelé,
 Kò sádie,
 Kò kúkú sí èmìnìkàn,
 Tí í dami obè é nù
 Kò kúkú sí kúkúù tí í gbádìe

 Mo kílé
  Ilé ò jé mó o.
 Baba à mí, mo sàgò sàgò títí,
 Onilé ò fohùn.
 Mo ní, “Níbo lonílé yìí wà
 Omo Oníwàánú;
 Ó yúnko,
 À bó rode”
 Ode tí á be lóhùún pò jode ayé lo
 Àwón á be nídìí Ògún, 
Eran ni wón á yan Folúmokin.
Òrun dèdèèdè, mó kàn – ánjú mó;
Gbogboo wa là á bò.

Ellos están en un lugar donde no hay palomas,
Donde no hay pollos,
Donde no hay temblores,
El cual podría encender la sopa afuera, (desde el lugar del fuego), 
Donde no hay halcones que se lleven a los pollos.

Saludé la casa,
Pero nadie respondió.
Mi Padre, saludé “Ago” varias veces,
Pero nadie respondió de sus adentro.
Dije: - ¿Dónde está el dueño de ésta casa?”



Hijo de Oníwàánú;
Se ha ido a la granja;
O se ha marchado a la ciudad,
Los cazadores del cielo son mayores en número que los cazadores de 
la Tierra.
Cielo, colgado arriba;
No estés tan apresurado;
Nosotros, todos iremos llegando.

La clave para vivir una avanzada edad, así como ser recibido bien en el 
Cielo,  es  Ìwà-pèlé,  (buen  carácter),  Ifá  dice  que  la  medicina  para  la 
longevidad, es un carácter gentil y amable. Cuando una persona con buen 
carácter muere, él o ella irán al cielo bueno, donde los ancestros están 
junto a los òrìsàs, Por eso es que se adora al òrìsà y se imitan o emulan 
sus buenas cualidades.

Ivor: - Muchas religiones son instituciones proselitistas, donde sus actos de fe, 
es  la  evangelización,  a  través  del  expandimiento  de  la  creencia  hacia 
otras personas... ¿Es igual en la religión Yorùbá? ...

Wándé: - No, eso no es parte de nuestra tradición. Nadie deberá ser forzado a 
aceptar una fe o creencia sino está enraizado de su propio afán espiritual. 
El proselitismo o evangelización no es bueno. Es una continuación del 
esclavismo y el colonialismo. Tenemos la prueba en los países del Tercer 
Mundo, así como Latino América y porque no en la misma África, donde 
hay  personas  que  con  su  afán  de  nuevas  imagines  o  puntos  de  vista 
religiosos,  guían  al  olvido  de  la  tradición  ancestral  de  los  pueblos  o 
culturas varias.

Algunas  culturas  han seguido a  la  antigua europea y ¿qué ganan con 
eso?. Otras han buscado un buen mercado de ideas religiosas y necesitan 
consumidores sedientos de fe evolutivas y que les dé dinero y confort. 
Esos  consumidores  son  los  suficientemente  estúpidos  para  comprar 
cualquier cosa que ellos deseen vender. Es una agenda escondida o un 
diseño de control.

Ivor: - ¿Es posible que una persona desee entablar una membresía al  òrìsà y a 
través de la adivinación se le diga que no?.

Wándé: - Sí, por ejemplo, el Islam es construido dentro del sistema de Ifá, en el 
odú  13 Òtúrá Méjì.  Algunas veces adivinamos para las  personas,  y le 
vemos éste signo y el awó dirá: - Ifá dice que esta persona deberá abrazar 
el Islam, porque allí hallará su bienestar y su verdadera religión y fe.



No tenemos ningún diseño para romantizar o glamorizar nuestra propia 
religión,  a  expensas  de  la  religión  de  otras  personas.  Estamos  por  la 
coexistencia con los otros pueblos y culturas. Sí alguien decide venir a 
nosotros, será bienvenido y le orientaremos como tener una mejor vida. 
Pero no vemos nada malo en ninguna otra religión, los malos son quienes 
las practican o las dirigen.

Ivor: - ¿Cómo es el aprendizaje de Ifá?.

Wándé:  -  Se  comienza  desde  edades  tempranas,  (lo  más  aconsejable)  y  sus 
primeras  tareas  son  aguantar  los  ibo,  (elementos  que  aseguran  o 
deniegan). Luego se le enseña el manejo del òpèlè. Una vez aprendido, 
comienza  a  saber  los  nombres  de  los  odús  que  van cayendo.  Esto  le 
deberá tomar 2 ó 3 años. Luego comenzará a aprender los versos cantados 
uno por uno. Esto si lleva un largo periodo de enseñanza. Casi  20 años 
para recibir un esforzado aprendizaje de un buen maestro de Ifá; aprender 
a cantar los versos lleva casi 15 años. El resto del tiempo se emplea para 
saber acerca de las hojas y medicinas. Los versos se aprenden diario y se 
repiten hasta el cansancio para fijarlos en la memoria. Este proceso de 
repetir  los  versos de Ifá  hasta  almacenarlos en la mente  es  lo  que se 
llama: - “rirán Ifá”.

Se toma de  2 a  3 días para aprender un verso de Ifá, que por supuesto 
dependerá de cuán bueno sea el alumno.

Ivor: - ¿Toma el aprendizaje todo el tiempo de ocupación?

Wándé: - La mayor parte de los aprendices, viven en la casa del maestro. Allí 
comen, duermen, trabajan en las tareas de la casa y el campo.

Ivor: - ¿Quiénes fueron sus primeros maestros?.

Wándé: - Mi primer maestro fue mi padre por largo tiempo y mi tío Adéyemo. 
Más  tarde  estudié  con Ifádáyìíró  quién  fue  Olúwo jefe  de  awoses  de 
Akeètàn Òyó. En 1960 con Oyèédélé Isòlá, (ya fallecido). Con éste último 
fue con quién aprendí la mayor cantidad de versos que memorizo. Era un 
fantástico  babaláwo  con  una  mente  muy  rica  intelectualmente.  Que 
descanse en paz.

Ivor: - ¿Fueron sus hijos, al igual que usted, entrenados en Ifá antes de ir a la 
escuela?.

Wándé: - No, ellos recibieron entrenamiento en Ifá, asistiendo al colegio.



Ivor: - Es común, hallar lideres religiosos, que fueron al camino de la fe a través 
de revelaciones con lo divino. ¿Fue éste su caso?.

Wánde: - No, mi experiencia fue con mis parientes que se lo dijeron antes de yo 
nacer.  Ellos  fueron  al  awó  Àjàó,  (mi  tío)  y  él  les  dijo  que  yo  sería 
babaláwo. Tan pronto a mi nacimiento me dieron una mano de Ifá a los 4 
años. Algunas personas lo ven a través de los sueños, como dice Ifá:

“Ifá níí so báyé ó tì rí,
 Irèmòjé Ògún níí so ibi ìlú gbé sè

“Es Ifá, quién dirá primero lo que le parece al Mundo;

Irèmòjé, al hijo de Ògún, habla del origen de las ciudades”.

“LA HISTORIA DE ABÍMBÓLÁ”. 

Ivor: - ¿Cuándo y dónde usted nació?.

Wándé: - Creo que nací en 1932, el 24 de Diciembre. Pero no lo supe hasta que 
tuve  13 años. Mientras había estado usando la fecha de  26 de Junio de 
1936.  Mis  familiares  no  sabían  leer  ni  escribir  y  fui  yo,  cuando  me 
introduje  a  la  enseñanza  escolar,  que  me  di  cuenta  de  mi  fecha  de 
nacimiento. Ellos no podían recordar ni mi año de nacimiento, ya que 
habían perdido muchos hijos antes  de yo nacer.  Después  de venir  mi 
hermano mayor, mi madre perdió 4 hijos más antes de mi venir. Cuando 
una mujer pierde tantos niños,  la  creencia Yorùbá opina que ella está 
siendo afectada por “àbíkú”, (niño nacido para morir en corto tiempo).

Ivor: - Ben Okri describió en su novela, que un àbíkú es a menudo seducido por 
sus  compañeros  espirituales  para  retornar  tempranamente  al  Cielo,  a 
jugar con ellos.

Wándé: - Sí, cuando nací, mis padres no pensaron que yo viviría, sino que les 
seguiría el  sendero a mis hermanos,  muertos.  Por eso,  no le prestaron 
atención a mi nacimiento, ni a la fecha en que vine al mundo. Cuando 
tenía 13 años, mi hermano mayor Ògúnyóyin, quién es 11 años mayor que 
yo,  llegó  a  la  casa  y  al  verme  sentado  al  lado  de  mamá,  me  dijo:  - 
“Recuerdo cuando naciste; fue un Sábado y era Nochebuena”- Yo le dije: 
- “Pero, he estado averiguando y nadie ha sabido darme datos de mi fecha 
de nacimiento”. Mi madre entonces me relató que al parir, mandó por mi 
tío a que viniese y él replicó que no podía ir ya que estaba disfrutando de 
las fiestas navideñas. Ella me dijo que había sido muy infeliz, ya que él 



se  apareció  al  otro  día  y  llegó  cantando  villancicos  católicos. 
(Yorùbizados). 

“Kérésilìmesì kengbe e kùn.
 Odún dé; odún lodún lodún oba”

 La Navidad hace que la gente panzona se empuje;
 El festival llegó, el festival del Rey”.

Mi madre dijo que ella se sumó a la canción en mi homenaje y desde 
entonces es una de sus melodías favoritas; para nuevos nacimientos hasta 
hoy día.

Ivor: - ¿Cuáles son los nombres de sus familiares y de dónde proceden ellos?.

Wándé: - Mi padre se llama Abímbólá Ìrókó. Tiene otros nombres Asiyambí, 
Akànbí. Procede de Òyó y murió en 1976. Mi madre aún vive, se llama 
Sàngódayò; Ifágbémisólá Ojóawo Àwèlé. También vino de Òyó del área 
o barrio Ìsèkè.

Mi padre fue un famoso cazador y guerrero en la ciudad de Òyó, Él fue 
famoso en matar búfalos, leones y leopardos. Eran animales difíciles de 
cazar y de matar. Los artistas de Ìjálá le saludaban así:

“Ìrókó pògìdàn, o fi tiè sòlà.
 Ìrókó mató un León e hizo buena ganancia de ello”.

Fue muy famoso como cazador y hombre – medicina, (ozainista). Otro 
verso Ìjálá dice:

“Ta ló ni ode è é lówó lówó o o,
 Ta ló ní ode è é jèrè.
 Ìrókó, Àkànbí, asode mó ràágó
 Ide nídìí ìbon; omo Adéyemo,
 Kò pa, kò wálé, baba Ògúndíyà;
 Olóògún baba Ògúnwándé o,
 Baba Ògúndélé,
 O sode sode,
 Ó sì rére ode je.”

“¿Quién dice que un cazador no puede ser rico?,
  ¿Quién dice que un cazador no será rentable?.
  Ìrókó Àkàndbí, cazador que no fue un pobre hombre,
  La culata de sus armas fue decorada con bronce,



 Hijo de Adéyemo;
 ¿Quién no podía regresar a casa sin haber hecho una presa, padre 
 de Ògúndíyà?;
 Dueño de poderosas medicinas, padre Ògúnwándé,
 Padre de Ògúndélé,
 Practicó la cacería por mucho tiempo,
 De lo que hizo grandes ganancias”.

Mi padre fue cabecera de cazadores de la ciudad.  Obtuvo el titulo de 
Asípade, que es como el líder de las fuerzas de Ògún, o de una reserva 
militar que en tiempos de guerra será llamado, a liderear sus tropas y 
poner a todos sobre las armas.

Mi padre fue veterano de la  1ra. Guerra Mundial, peleó en Camerún al 
lado de franceses e ingleses. Él fue herido y enviado a Lagos. Pensaba 
que  nunca  podría  volver  a  caminar,  ya  que  le  habían  destrozado  sus 
piernas y se planeaba amputárselas. Escapó del hospital en la madrugada, 
arrastrándose hasta la estación del tren que le llevó a Ìbàdàn, de donde se 
trasladó a Òyó. Decía que pensaba que iba a morir por el gran esfuerzo 
que hacía al caminar, ya que su pierna buena, empeoraba al nivel de la 
que  estaba  destrozada  y  él  olía  la  podredumbre  en  su  propio  cuerpo. 
Cuando llegó a la casa, allí estaban celebrando el fin de la guerra cosa 
que mi padre no sabía y todos se echaron a correr, ya que celebraban sus 
funerales. Allí habían  7 de sus compañeros de armas que le daban por 
muerto.

Cuando se recobraron del susto, su hermano Adéyemo, se acercó y dijo: - 
“¡Así que no estás muerto y nosotros celebrábamos tú funeral!”... A lo 
que mi padre respondió: -“No estoy muerto, pero mis piernas si lo están y 
quizás por ello moriré pronto”. Pero mi tío le dijo: - “¡No irás a morir por 
eso!”. Y acto seguido llamó a los cazadores y a los hombres–medicinas 
además  de  algunos  babaláwos  y  se  internaron  con  mi  padre  muy 
profundo en el bosque.

Cuando los Yorùbás quieren tratar a alguien, que se ha accidentado o está 
herido, le llevan al bosque y hacen allí un campamento, donde ninguna 
mujer podrá ir. Allí permanecerán hasta que esa persona se cure del todo, 
ya  que  allí  tendrán acceso  a  las  especiales  hojas  y  hierbas,  así  como 
raíces  y  cortezas  de  árboles  que  sólo  ellos  conocen  con  sus  rezos  y 
alegorías rituales muy difíciles de soportar y ver. Así fue como mi padre 
fue sanado y nunca más padeció de las piernas. Luego de aquello hasta 
creció hasta ser un hombre muy alto, cerca de  6 pies y así se mantuvo 
hasta su muerte. Nunca fue una persona gorda, pero sí muy atlético.



Cuando mi padre murió en 1971, mi hermano mayor Ògúndíyà heredó el 
titulo de Asípade. Este titulo ha estado en mi familia por mucho tiempo. 
Todos en mi familia son hijos de Ògún. Mi madre, quién está cerca de los 
96 años es devota de Sàngó y su padre Ìsòlá, fue un èlégun de Sàngó. Mi 
madre proviene de una familia de Sacerdotes de Ifá. Su tío también lo 
fue. Mi padre y su hermano fueron muy bueno awoses.

Quizás el más famoso canto Ìjàlá está dedicado a mi tío, hermano mayor 
de mi padre:

“Awólenu – mó - whòó – lòhùn, Adéyemo.
 Ewé odán rèrè bíi ká sè é lobè oko Kányin
 Adéyemo: Òtúgbédè;
 Areso bí agbe”.

Adéyemo; cuyos labios se han cerrado, pero no su voz.

Las hojas de odán invitan a que las arranquen y las cocinen como  
sopa vegetal, esposo de Kányin.

Adéyemo, cuyo otro nombre es Òtúgbédè.
Quién muere y su vestido es como Agbe, (pájaro turaco azul)”.

Todos  en  mi  familia  cantan  versos  Ìjàlá.  Tenemos  5 silbadores  o 
improvisadores  y  yo  estoy  en  el  medio.  Tengo  hermano  y  hermana 
mayor,  así  un  hermano menor  y  hermana menor.  Mi  hermana  mayor 
Ògúnyóyin es muy habilidosa en esos cantos. Nuestra casa es la número 
1 en las familias de Ògún de la ciudad de Òyó.

Ivor:  -  Usted  ha  dicho  que  su  familia  todos  son  hijos  de  Ògún.  Es  Ògún, 
prominente en los nombres familiares?.

Wándé: - Como ya sabes mi nombre es Ògúnwándé. Mi primer hijo se llama 
Bolánlé, Ògúndè. Todos mis hijos tienen tres nombres: - Olá, (honor al 
nombre de Ògún) y un nombre de Ifá. 

Abímbólá  significa:  -  “Persona  nacida  con  honor”.  Mi  hija  mayor  se 
llama Olábísí.

Ivor: - ¿Cuáles son los òrìsà más prominentes en su familia?.

Wándé: - Los òrìsà más prominentes en mi familia son  3: Ògún; Ifá y Sàngó. 
Tenemos Òsún y una variante de Òòsàála, conocido como Òòsa Ìkò.



Mi madre es devota de Sàngó y creó que es una de las mayores en estos 
momentos en Nigeria. Ella es muy encantadora a éste òrìsà y aún lo sigue 
haciendo. De ella aprendí como cantar a Sàngó. Mi hermano mayor es 
sacerdote de Sàngó y es verdaderamente muy bueno. Nosotros somos de 
las  pocas  familias  nigerianas  que  nunca  hemos  sido  cristianizados  ni 
islamizados.  Hemos seguido la tradición de generación en generación. 
Mis propios hijos ninguno de ellos son ni cristianos ni musulmanes. Cada 
nuevo nacimiento es iniciado en Ògún dentro de la familia y se realiza en 
la semana después del advenimiento en la ceremonia del nombramiento. 
Uno de mis hijos Oládoyin fue iniciado para Obàtálá, mientras que otro 
fue iniciado para  Òsun. Cuatro de mis hijos, Bolánlé; Kólápò, Táíwò y 
Kéhìndé  han  sido  iniciados  en  los  secretos  de  Ifá.  Otros  tres  míos, 
Olátúnjì,  Oládìran  y  Akinola,  están  estudiando  para  ser consagrados 
como babaláwos. Otros de mis hijos Títílolá; Olábùnmi y Olátúnjì han 
tomado gran interés en la bàtá, especialmente en los bailes y canciones 
que se realizan con, los tambores.

Ivor:  -  ¿Usted,  empezó  a  estudiar  Ifá  a  los  4 años,  o  fue  especialmente 
seleccionado?.

Wándé: - Fui seleccionado antes de nacer, porque mi madre había perdido a sus 
hijos,  uno  tras  otro  antes  de  yo  venir  al  Mundo.  Cuando  ella  estuvo 
embarazada de mí, vino a la casa de su tío, un famoso awó por consulta y 
él le dijo que yo no moriría como los otros, pero que debían obedecer lo 
siguiente; “No se me marcaría en el rostro con las rituales marcas del 
pueblo Yorùbá. No se me proporcionaría nunca ningún castigo corporal, 
ni aún incluso de palabra ofensiva. Que yo sería un babaláwo y se me 
debía entrenar y que algún día yo querría hacer algo que nadie de mi 
familia jamás había hecho, y nadie debía impedírmelo”.

En mi  niñez,  nadie  nunca  me  pegó ni  me maltrataron de  obra  ni  de 
palabra y eso me ha convencido de que el castigo no lleva a nada y vi el 
ejemplo en la escuela, donde mis amigos que siempre eran castigados, se 
mostraban  muy  temerosos  a  emprender  aventuras  y  tareas  difíciles  y 
peligrosas, sólo actuaban de forma mansa y conservadora. Siempre desde 
mi niñez, hice lo que quise y créanme no fue difícil.

Ivor: - A través del aviso o consejo divino, tratamiento especial es orientado 
hacía el àbíkú para hacer que quiera estar en el mundo mortal.

Wándé: - Exactamente, habrá cuidado y amor para él y será querido. Cuando yo 
tenía  4 años o mejor  5 años, recibí mi primera mano de Ifá; (“Owó Ifá 
Kan)”. Cada  5 días, que es la semana yorùbá, nosotros le sacrificamos 



con “Irú”, cosa que le gusta mucho a Ifá, (semilla de Algarrobo o Acacia; 
Los  Yorùbás  sazonan  con  Irú  sus  salsas,  vegetales,  y  es  una  de  las 
comidas favoritas     de Ifá. Robinia Pseudacacia  ). Ocasionalmente se le dá 
un pollo o ave.

Ivor: - Usted, ha dicho que fue el primero de su familia que concurrió a una 
escuela de instrucción laica.

Wándé: - Bueno, eso fue realmente a los 12 años. Y ya estaba predicho, pues fue 
en lo que quise hacer que nadie había hecho en mi familia, ya que todos 
eran analfabetos.  Mi padre al  principio no estuvo de acuerdo,  pero se 
acordó de  la  predicción  de  Ifá  de  mí  tío  y  cedió.  Luego estuvo muy 
orgulloso  de  mí.  Creo  que  esto  fue  la  premisa  para  poder  llevar  una 
literatura  y  composiciones  escritas  de  la  liturgia  de  Ifá.  En  eso  los 
cubanos fueron más inteligentes y creativos.  Recuerdo que en mi aula 
había  un alumno que siempre me aventajaba en las  notas  y  mí padre 
decidió hacer algo contra él.

El muchacho usaba el 3er. nombre de Ifá de su padre, que era amigo del 
mío, que supuesto lo desconocía. Pero un amigo de mi padre y del otro, 
los enfrentó de forma amistosa y se decidió separarnos de aula. Desde 
entonces, los dos fuimos los primeros en nuestras respectivas aulas y el 
problema se arregló sin usar encantamientos ni poderes sobre-naturales.

Ivor:  -  En  la  escuela  sabían  que  usted  aparte  de  la  educación  formal,  se 
entrenaba en el arte de Ifá.

Wándé: - Muchos de mis compañeros lo sabían, por mis cantos y expresión 
oral, pero los maestros por lo general, lo desconocían. Por ejemplo en la 
primaria, 2 estudiantes fueron mordidos por serpientes y yo les salvé con 
Ifá, ya que en aquel entonces no había hospitales En Òyó, sólo había una 
pequeña misión o clínica en el edificio Baptist, pero la enfermera no tenía 
antídotos  contra  el  veneno.  Yo  me  adelanté  y  dije:  -  “¡Deberán 
permitirme decir mis encantamientos!” y ellos me dejaron hacerlo con tal 
de salvarlos. Pero la directiva de la escuela al saber su curación me dijo, 
que quizás las serpientes no eran de las más mortíferas.  Otro día más 
tarde,  un  estudiante  fue  mordido  por  una  cobra  muy venenosa  y  me 
llamaron, donde pronuncié mis ofoàse y el muchacho se curó, luego de 
caer en tremebundo sueño. Algunos de mis compañeros entonces dijeron 
que yo sabía mucho acerca de medicinas.

Ivor: - ¿Tuvo que ser bautizado para entrar en la escuela media?.



Wándé: - Sí, fui bautizado y recibí el nombre de Moses, pero cuando dejé la 
escuela lo olvidé de forma inmediata.

Ivor: - ¿Cómo usted, describiría la predicación en una iglesia?.

Wándé: - De cierta manera, no hay tanta diferencia, ya que la misma moral que 
habla nuestra religión tradicional, es la que se predica en la Iglesia. En la 
escuela, se usaba la Biblia y yo la rezaba, pero también repetía mis rezos 
de odú; 32 veces al día.

Ivor: - Usted, se ha recibido de doctor en la Universidad de Lagos. ¿Conoce de 
otro  babaláwo  que  haya  recibido  su  licenciatura  o  doctorado  como 
usted?.

Wándé: - Bueno, hay un acreditado profesor en la Universidad de Àkúré que es 
un buen babaláwo. Ya era famoso antes de yo venir a Ilé Ifè en 1972. Allí 
fui  bien  recibido  dentro  de  la  sociedad  de  awoses  y  quizás  esto  fue 
determinante en mi carrera, ya que en 1976, era ya profesor adjunto y en 
1977, fui elegido Decano de la Facultad de Artes. En 1970, cree una serie 
de programas de TV en Ìbàdàn donde con niños y niñas ofrecíamos cantos 
y alabanzas a Ifá. Uno de esos programas se mantuvo por más de 30 años. 
Grabé  discos  a  Ifá  con  mis  canciones  para  una  compañía  disquera 
africana.

Ivor:  -  A  través  de  20 siglos,  Cuba,  a  cada  momento  está  iniciando  una 
composición o canción popular, o escribe un libro que hablan cosas de 
sus  sociedades  religiosas  secretas.  ¿Han  sido  condenados  por  los 
conservadores?. ¿Los critica usted por publicar las tradiciones de Ifá?.

Wándé: - No, del todo los critico. Yo estuve allá en Cuba y canté versos de Ifá. 
Quizás no me hayan entendido, pero se considero una campaña religiosa. 
En África, no se graban ni se cantan canciones, ni se habla de Ifá como 
algo secreto. Cualquiera podrá entrenarse como Sacerdote de Ifá si  es 
elegido como tal por Ifá y por supuesto, si está interesado. Un extranjero 
podrá mirar a un babaláwo enseñar a sus estudiantes. El único secreto de 
Ifá es Odú; (no confundir con Odù de Ifá, como Èjìogbè, etc.). Quién no 
tenga  Odù  no  podrá  verlo.  Incluso  las  mujeres  que  sean  Ìyánífá;  no 
podrán ver a Odù.

Nota: Las mujeres que son entrenadas en Nigeria como babaláwos en Ifá, no se 
les llaman babaláwos,  sino Ìyánífá. ¡NO, hay ningún tabú que prohiba 
entrenar a una mujer para Ifá. En el pasado las hubo muy buenas y aún 
las hay que son inmejorables!



Ivor: - ¿Cómo es el proceso para convertirse en Àwíse, en Ilé-Ifè, y cómo usted 
obtuvo ese titulo o rango del ifismo?.

Wándé: - Para ser Àwíse, se deberá estudiar muchísimo y llevar varios y largos 
años como babaláwo, además de ser respetado por sus conocimientos en 
Ifá y su Ìwà-pèlè.

En 1981, los babaláwos de Nigeria se encontraron y decidieron hacerme 
Àwíse Awó Ní Àgbáyé; que significa: -“Vocero de Ifá en el Mundo”. La 
palabra Àgbáyé significa; la extensión mundial. Cada ciudad yorùbá tiene 
un vocero. Pero si se es Àwíse en Ilé-Ifè, entonces se será vocero del 
mundo entero. Al igual que sí se es Àràbà o Akódá. Ilé-Ifè es centro de la 
civilización yorùbá.

Ivor: - ¿Hubo una elección?.

Wándé:  -  Sí.  Hubo  un  consenso  de  awoses  que  me  eligieron  sin  mi 
consentimiento. Y me sorprendí cuando supe la noticia, luego, el titulo 
fue aprobado por el Oòni de Ifè. Todos los babaláwos de todo el Oeste de 
Africa fueron llamados y muchos de ellos vinieron. La Radio y la  TV. 
Estuvieron siempre en cadena transmisiva y el asunto duro un día entero.

Ivor:  -  ¿Cuándo  usted,  fue  citado  como  Vice-canciller?.  Fue  su  mandato 
pacífico?.

Wándé: -  Eso sucedió en  1982,  para mi gran sorpresa;  Jefe Ejecutivo de mi 
Universidad.  Mantuve el  puesto por  7 años y sólo hubo  2 intentos de 
manifestación estudiantil. Una de ellas fue muy violenta y resultó en un 
estudiante muerto entre ellos. La 2da. ocasión fue producto del aumento 
del precio del, petróleo y sus derivados en Nigeria. Pero en ninguna de 
ellas fue determinante para mi posición interna.

“TRABAJO DE CAMPO”.

Ivor: - ¿Cómo usted, ve la negociación, siendo un estudiante de Ifá, así como a 
un practicante?.

Wándé: - Bueno, en mi enseñanza, nunca use mis propios versos. Sólo los uso 
ahora para el servicio de mis clientes y seguidores, pero nunca los había 
escrito. Hay una forma en que algo oral finaliza dentro de uno mismo y 
se vuelve tan hermoso que no se desea compartirlo. La mayoría de las 
cosas que he escrito, proceden de otros Babaláwos. Algún día escribiré 
sobre ellos.



Ivor: -  ¿Hay alguna resistencia  de algún babaláwo de mantener  sus  propios 
versos de Ifá, en algo así como grabados?.

Wándé: - Se mantiene alguna resistencia. Algunos babaláwos no concuerdan ser 
grabados del todo. Pero nosotros los conminamos a la concepción de que 
sería bueno escribir algunas de éstas cosas. Esto no es un sustituto para 
saber los versos de corazón. Los dos deberán ir mano a mano.

Ivor: - ¿Cuál fue la cosa más importante que usted, aprendió en su trabajo de 
campo?.

Wándé: -  En ésta  forma, se  me expusieron muchos más versos y  al  mismo 
tiempo los he expresado, al igual que me he encontrado con muchos otros 
babaláwos. Pienso que de alguna forma, se preparó la manera para que 
más tarde los babaláwos me hicieran Àwíse.

Ivor: - ¿ Dónde se entrenó en las técnicas de campo?.

Wándé: - Aprendí mucho del ya desaparecido profesor R.G. Armstrong.

Ivor:  -  ¿Cómo le ha ido acerca de recolectar cantidad de literatura entre los 
babaláwos de la Tierra Yorùbá?.

Wándé:  -  En  los  años  60,  comencé  a  colectar  materiales  para  mi  tesis  de 
doctorado por lo cual viaje a muchas partes del África Occidental, para 
unirme  a  muchos  otros  babaláwos,  en  busca  de  material.  En  ese 
momento, las personas eran renuentes a venir y dar sus versos de Ifá. 
Había ciertos libros que databan de casi un siglo en Ifá, pero no eran de 
masiva circulación. Se guardaba los conocimientos en el medio del pecho 
y no se le daban a aquellos que deseaban escribir sobre Ifá. Entonces yo 
prediqué,  que  aunque  la  enseñanza  oral,  fueran  importantes  y  nunca 
dirimida, también era y sería muy bueno, escribirlas para que el resto del 
mundo, pudiera leer en sus lenguas acerca de nuestra fe y creencias y de 
cómo lo hacíamos en nuestra Tierra.

Esto no fue tan rápido, las personas eran lentas en darse cuenta de la 
entrega,  ni  deseaban  escribir  sus  versos,  ni  grabarlos.  Sólo  cuando 
muchos de ellos,  descubrieron que yo no aprendía Ifá para un interés 
académico, o por motivo ulterior.

Ivor:  -  ¿Ha  actuado  de  forma  convincente  hasta  los  otros  o  ha  tratado 
simplemente de que los awoses vengan a hablarle a usted de Ifá?.



Wándé: - En los tiempos en que mi padre aún vivía, era un poderoso hombre 
entre los elementos tradicionales y lo usé para lograr mis avances futuros. 
Después  de  cierto  tiempo,  la  palabra  llegó  a  rodearme  y  las  gentes 
conocieron  de  mí.  Cuando  entendieron  que  yo  no  especulaba  ni 
comerciaba  con  Ifá,  llegaron  a  mi  persona  con  sus  saberes  y 
conocimientos  del  ifismo  que  habían  adquirido  con  gran  esfuerzo  y 
dedicación y esos amigos míos, es más plausible que la misma vida. El 
reconocer las condiciones de los hombres fue digno y lo es del oráculo 
divino, de ahí que quienes llegaban, había que decirle antes y después del 
uso de sus habilidades de Ifá. Luego del periodo inicial de la duda, la 
razón se fue estableciendo.

Ivor: - ¿Son sus libros ampliamente leídos en tierra yorùbá?.

Wándé: - Hubo una época en que los libros que publiqué fueron seleccionados 
como libros de consultas y texto en la enseñanza media. Por ejemplo:

-Ìjìnlè Ohùn Enu Ifá.
-Apá Kìíní y Apá Kejí.
-Ojú Odù Mérèèrìndínlógun.

Ivor: - ¿Por eso es que se convierte en más dogmático y autoritario?.

Wándé:  -  Sí,  pero  al  mismo  tiempo  competitivo,  porque  las  preguntas 
alcanzaban  al  significado,  de  ahí  que  el  texto  pueda  ser  tomado 
literalmente, idiomáticamente, metafórica o simbólicamente. Esto es lo 
que pasa.

Ivor: - ¿Qué peligros conlleva transformar estos textos orales a los escritos?.

Wándé: - Hay siempre un peligro, siempre habrá algo que se pierda. Pero hay 
un peligro para cualquiera que se convierta en una persona literata. La 
literatura y la memoria a menudo no van mano a mano. Cuando usted 
sabe como escribir y leer, dependerá más y más de la pluma y menos de 
su memoria.

Si usted tiene 2 hijos de 10 años y les da dinero y les dice: - “¡Vayan al 
mercado y compren las siguientes, cinco cosas!.”...; el niño que ya va a la 
escuela; dirá: -“¡Déjame ir por un lápiz y apuntar lo que se debe comprar 
pero el otro niño que aun no sabe leer ni escribir, le pedirá que le repita la 
lista 2 ó 3 veces hasta fijarla en su memoria y no la olvidará!”.



Cuando se usa la escritura, se va deteriorando la memoria, por su poco 
uso.

Al escribir los textos de Ifá, existe el peligro de arreglarlos y será muy 
difícil  cambiarlos  después  siempre  que  sea  en  las  áreas  donde  al 
babaláwo se le permita usar sus propias palabras y ésto suspende que se 
convierta en algo que se conforma y se disfruta. Ese es el peligro que 
podemos  provocar?....Vivimos  en  un  mundo  que  se  llama  moderno, 
donde escribir es el “vogue”. (Moda en idioma francés).

“VERSOS DE IFÁ”.

Ivor: - Usted, ha escrito que hay 8 secciones para cada èse Ifá. ¿Algunos de ellos 
tienen un verso metrado, como un soneto?.

Wándé:  -  No,  no  lo  tiene.  Èsè  Ifá  hace  uso  de  la  poesía  o  de  la  prosa,  e 
introducir la prosa o la poesía es lo que se le llama “Verso libre”, que es 
también una elevadísima forma del discurso, pero no es una canción o 
canto como tal o como parece. En uno de mis libros, trato de mostrar que 
hay un máximo de 8 partes estructurales para un Èsè Ifá. Fuera de estas 
8,4 son opcionales, las cuales el babaláwo podrá, hacer uso u omitirlas. 
Las otras 4 son zonas obligatorias. Las primeras que son obligatorias son 
realmente  las  cortezas  o  cáscaras  del  Èsè  Ifá,  como  una  forma  de 
literatura que está relacionada para la historia y la mitología.

Cada Èsè Ifá, comienza con los nombres o el nombre de previos adivinos 
que es la    1ra  .parte estructural  . Pudiera ser un nombre o más de uno, o 
veinte o más de veinte, debido a que en las practicas ancestrales, algunos 
sacerdotes se reunían en grupos para sus adivinaciones. En esta 1ra. parte, 
pudiera también hallarse o mencionarse nombres de cosas no humanas 
como árboles, animales como sacerdotes de Ifá, ya que nada que llegué 
dentro de la estructura de un Èsè Ifá estarán personificado.

La 2da. parte serán los nombres o el nombre del cliente que en el pasado, 
se les adivinó Ifá por los adivinos de la 1ra. parte. De la misma manera 
podrían  ser  nombres  de  seres  humanos,  sobrenombres,  (apodos)  o 
nombres de cualquier criatura no humana. La   3  ra. parte es la razón por la   
adivinación, o sea el problema por lo cual, el o los clientes requirieron la 
adivinación de Ifá.  Estas tres partes son apremiantes y determinativas. 
Cada  verso  de  Ifá  que el  babaláwo domine  o estudie  incluirá  estas  3 
partes.



Ivor: - Siempre he pensado que pueda haber 800 Èsè en cada odù. ¿El babaláwo 
deberá memorizar las 8 secciones de cada Èsè?.

Wándé: - No exactamente.  Las partes    1, 2   y    3    deberán ser memorizadas   y el 
babaláwo entonces tratará de dar su fallo o diagnóstico. Él se encaminará 
a  ser  fiel  al  texto  original  y  esto  es  lo  que  vemos  en  los  textos  de 
adivinación  de  Ifá  usados  en  Cuba.  Todavía  hoy,  muchos  babaláwos 
cubanos que adivinan manteniéndose alrededor de estas 3 primeras partes 
y tratan de recitarlas, pero cuando llegan a la 4, 5, 6, 7 y 8va. parte, tienen 
que decirlo en español. (Nos referimos a que recitan las 3 primeras partes 
en  yorùbá,  pero  el  resto  lo  dicen  en  español.  Lo  mismo  sucede  con 
adivinos de otras partes de África Occidental, por ejemplo los Eve y los 
Fon, llegan a tierra yorùbá, para aprender Ifá. Ellos recitan las 3 primeras 
partes en yorùbá y el resto en su propia lengua.

La  4ta.  parte  es  lo  que  dijeron  aquellos  babaláwos  acerca  de  la 
adivinación lanzada. ¿Qué le dijeron esos babaláwos a sus clientes?. Por 
ejemplo: - “Hemos visto Òdí Méjì para usted. Este odù está relacionado 
con Òsun y a Ifá. Usted, se dirige a un viaje allende el océano. Deberá 
sacrificar a Òsun y a Ifá. También vemos elementos matrimoniales aquí.- 
Esto es como un babaláwo podría decir o hablar.  Parte    4  ta. y 5ta  , son 
opcionales y si el babaláwo no las omite, podrá decirlos con sus propias 
palabras, no tiene porque cantarlas. Algunos pueden cantar desde la 1ra. 
parte hasta la 8va. pero ésto no es apremiante. La   5  ta. parte nos dice si el   
cliente llevó a cabo las instrucciones del adivino o no. Por ejemplo, si 
sacrificó o no, si mantuvo el patrón de conducta o no guardó el tabú, etc. 
La   6ta   parte, nos dirá lo sucedido, haya sacrificado o no. (Resultados  ).

La   7ma  . parte nos dice acerca de cual fue la reacción del cliente; hacia el   
sacrificio.  Por  ejemplo,  si  no  siguió  las  instrucciones,  comenzó  a 
involucionar, o si las siguió a pie firma, comenzó a cantar y bailar o pudo 
casarse o tener hijos, etc. En ésta parte, el adivino a veces repetirá las   3   
primeras partes otra vez.

Entonces llegará la 8va.   parte que nos dará una moraleja, o conclusión de   
la historia que hablamos desde la   1ra   parte  .

La parte   8va  .es compulsiva, apremiante u obligatoria, para ciertos versos  . 
La mayoría de los versos de Ifá, tendrán una conclusión o moraleja, pero 
a veces nos dejan...  ¡adivinando!... o tratando de hallar una solución que 
no quedó muy clara.



El babaláwo tiene la libertad de usar sus palabras en las partes  4, 5, 6 y 
7ma.  las  cuales  son opcionales.  Por  lo general  los  recitan en poesía  o 
prosa. Las partes 1, 2, 3 y 8va.son obligatorias, que se dirán por lo general 
en forma de poesía o una forma elevada del lenguaje. Casi siempre se 
dice en la forma en que se aprendió del maestro o padrino. A veces hay 
una canción en la parte 8va. y se cantará la aprendida de los maestros o 
mayores y no la del verso.

Lo expresado formó parte de mí tesis, cuando estudié la literatura de Ifá 
en la Universidad de Lagos.

Un Èsè Ifá pudiera ser cantado, o recitado con un elevado lenguaje, que 
se le pudiera llamar poesía. También se podría hablar, pero hay diferentes 
formas en las que se ha hecho y se hace; especialmente cuando existe y 
se  tiene  la  música,  que  llamamos  “Ìyèrè”.  Entonces  se  convierte  en 
canción o liturgia, de ahí que haya una forma para convertir un verso en 
una canción y eso es creatividad.

Ivor:  -  Los  cantos  para  òrìsàs,  también  tienen  diferentes  estilos  y  formas. 
¿Podría usted, describirlos?.

Wándé:  -  Cada  òrìsà  posee  una  propia  literatura  o  tradición,  con  sus  tonos 
propios de cantos o liturgia.  Si  alguien le está cantando a Òsùn y no 
escuchamos  las  palabras,  pero  si  oímos  el  ritmo,  seremos  capaces  de 
saber que se le canta a Òsùn. Lo mismo sucederá con Oyá o el resto de 
los òrìsàs. Sus ritmos se embrazan con sus voces de forma distintivas y 
verbal, así  como sus bailes. Por eso Ifá tiene un lugar para cada òrìsà 
dentro de su literatura.

Ivor:  -  ¿De  dónde llegaron  los  nombres  de  los  odù?  ....  ¿Están  basados  en 
números o son los nombres de ancestros específicos?.

Wándé:  -  Cada  uno  tiene  un  nombre  que  lo  distingue  a  sí  mismo.  No hay 
números. Nuestra filosofía no se basa mucho en la numerología. Cada 
odù, así como cada òrìsà, tienen su propio nombre. Hay 16 de ellos y sus 
hijos son 240. Los hijos toman el nombre de sus padres. El nombre real 
de cada odù, está contenido en su forma singular, en los originales 16.

Ivor: - Si los 16 odù mayores de Ifá, tienen 240 hijos... ¿entonces el cuerpo de Ifá 
esta  considerado  una  familia?.  ¿Cuáles  otras  formas  se  personifica  el 
cuerpo de Ifá?.



Wándé: - Los 16 odù mayores de Ifá son considerados mensajeros de Ifá. Ellos 
relevaron a Ifá después de su partida de la Tierra al Cielo. Al igual que 
los òrìsàs,  ellos bajaron del Cielo,  pero en forma de seres humanos y 
procrearon 240 hijos.

Ivor: - Estos odùs son gemelizados. ¿Están los Méjì relacionados con los Ìbejì?.

Wánde:  -  Sí,  la  extensión  de  Ifá  es  un  orden  binario  de  pensamiento  y  de 
marcas.  Quizás  no  sea  muy  claro,  pero  pienso  que  cuando  los  odùs 
llegaron, vinieron como individuos,  en vez de iguales o dobles.  De la 
forma en que se acoplaron, es una importante transformación enigmática 
de Ifá en su pensamiento y mitología.  Èjì Ogbè     menciona algo de èsto 
cuando dice:

“Èjèèjì ni mo gbè
 Nò gbènìkan soso mó.

“Bendiciré o apoyaré a la gente cuando están acoplados.
 No apoyaré más a la gente que se mantienen como individuos”

La idea de un orden binario es central en esta cultura, ya que el sistema 
entero de Ifá ésta basado en ello. Como usted, sabe los yorùbás creen ser 
los mayores productores de gemelos del mundo entero.

Ivor:  -  ¿Qué  sistema  de  adivinación,  usted  cree  fue  primero:  Ifá  o 
Èérindínlógún?.

Wándé: - He trabajado arduamente de la posibilidad de la pata individual en la 
escritura de Ifá en el tablero, o una pata de òpèlè, acerca de sí una pata es 
más antigua que las dos.  No hay forma lógica de compenetrarse en... 
¿cómo comenzó el acoplamiento antes de la individualidad?......

Una escritura o un lado de la cadena como: Ogbè ú Òyèkú, tienen que 
haber existido antes de convertirse en la copla de Èjì Ogbè ú Oyekú Méjì.

Uno podría especular que el Eérindínlógún haya sido más antiguo, o que 
nos guíe a pensar que fue la forma más original de adivinación, hasta el 
posterior desarrollo y crecimiento de Ifá.  Pero lo que ahora saben los 
sacerdotes de Ifá, es que Ifá fue la forma original de adivinación. Y el 
Dílógún se desarrollo de Ifá.

Aún hoy en día, en África, muchos babaláwos no miran bien del todo al 
Dílógún.  Creemos  que  el  Dílógún  posee  y  tiene  su  propio  Àse.  Por 



ejemplo cuando un sacerdote(a)  del dílógún está cantando o recitando 
versos de Òdí Méjì; un babaláwo los hallará en Oyekú Òdí e Ìrosun y los 
juntará en su forma ecléctica. El dilógún se ha seleccionado de muchos 
odù,  que se  juntan  en  uno sólo,  y  ésto  confunde al  babaláwo.  Desde 
entonces no le miran muy bien o no indagan bien hondo en él, porque 
creen que los separa del àse de Olódúmarè. Pero una vez se convierte una 
persona en babalàwo, no podrá adivinar más 16 cowríes.

Ivor: - He escuchado de adivinos cubanos, que Yemayá, fue la primera mujer 
que adivinó. Ella lo aprendió de observar a su esposo, Ifá.

Wándé: - En África, fue Òsun la primera, sin ninguna duda. Se supone que haya 
aprendido  cuando  fue  esposa  de  Ifá,  Yemojá,  nunca  se  casó  con 
Òrúnmìlà.

En África, hay otras historias donde Òsun interviene más que Yemojá. 
Hay una donde Olódùmarè lanzó a la Tierra una bolsa pequeña llena de 
sabiduría e inteligencia y le pidió a los santos que la hallarán y dijo: - 
“¡Aquél que la encuentre, será el màs sabio de los òrìsàs”. A partir de ahí 
los òrìsàs la buscaron por años, pero fue Òsun; quien la halló. Entonces 
era  la  esposa  de  Òrúnmìlà,  pero  no  vivían  juntos  ya  que  no  era 
obligatorio en aquellos tiempos. Ella comenzó a especular y a hacerse la 
hacendosa y a exigirle a Òrúnmìlà costosos sacrificios si  él  quería ser 
sabio y conocer lo que guardaba el saco, pero no sabía que ya él lo tenía 
en su poder, pues ella lo había puesto en el bolsillo de su vestido sin 
saber que una rata-casera lo había roído. De ahí que Òrúnmìlà lo hubiera 
recogido, al ella perderlo. Ella tuvo que ir a la casa de Òrúnmìlà para 
obtener sabiduría. Luego entonces, ese saco del saber no podía ser otra 
cosa que no fuera Ifá.

Y  como  usted,  sabe  en  la  extensión  de  ésta  cultura,  muchas  cosas 
emergen con Yemoja, Olókun a veces funciona como Yemoja. En Brasil 
todos los años, ellos van al mar en botes a ofrendar a Yemoja, creyendo 
que ella es el océano. Algunos dicen: - “¡Ella es la superficie del océano 
y Olókun la  profundidad!”.  No obstante  que el  río Yemoja sea el  río 
Òògùn en Nigeria y es de aguas dulces. Y no siempre descarga sus aguas 
al mar, sino que al Lago o Laguna de Lagos.

Ivor: - En Cuba, nadie tiene asentado Olókun, sino que sólo la reciben. No he 
escuchado  a  nadie,  ser  poseído  o  montado  por  Olókun.  En  algunos 
patakines, (mitos) en Cuba, Olókun es mujer y en otros es hombre.

Wándé: - En África, las personas lo reciben y creen que ella fue la última esposa 
de  Ifá.  Ella  es  la  deidad  del  Océano  Atlántico  y  se  le  llama:  Òkun 



Yemideregbe.  Se  cree  que  Òrúnmìlà  aún  está  viviendo  en  las 
profundidades de Yemideregbe con Olókun, su esposa.

“LA RELIGION YORÙBÁ: UNA RELIGIÓN MUNDIAL”.

Ivor: - “A menudo se oye a los estudiosos referirse a las “grandes religiones 
mundiales”  donde  incluyen  siempre  al  Judaísmo,  Cristianismo,  Islam, 
Hinduismo y el Budismo, donde todas tienen libros sagrados de textos. 
¿Por  qué  no  es  incluida  la  religión  yorùbá  que  consta  de  más  de  20 
millones de habitantes?. Nos hace sospechar y pensar que hay que tener 
un libro de texto para ser “engrandecido”.

Wándé:  -  Hay  muchas  grandes  religiones  en  el  Mundo.  Además  de  las 
mencionadas están Confusionismo, Sintoísmo y el Janinismo del Gandés. 
La mayoría de ellas han escrito libros de textos, basados en sus antiguas 
tradiciones orales. Por ejemplo; al Budismo le tomó más de 300 años para 
plasmar su libro sagrado de fe.

Las religiones indígenas del mundo son también importantes y algunas 
podrían ser llevadas al rango de religiones mundiales. Sí, se pudiera hacer 
un censo donde las personas abrieran sus mentes, se hallaría en el África 
negra, mayor cantidad de personas que practican la religión ancestral y 
tradicional que todos los cristianos y musulmanes unidos del mundo. La 
mayoría de ellos nunca ha ido a la escuela, viven en áreas rurales. En el 
África  Negra,  hay  muchos  países  donde  la  educación  formal  no  ha 
cambiado a las masas populares en sus creencias.

“LA NACIÓN YORÙBÁ DENTRO DE LA COMUNIDAD AFRICANA OCCIDENTAL”.

Ivor:  -  Los  estudiosos  me  han  dicho  que  la  tierra  yorùbá  pre-colonial  tuvo 
distintas regiones, cada una con su òrìsà específico. Uno de los resultados 
de la colonización fue la creación del panteón yorùbá de los òrìsàs, tal 
como se conoce hoy en día.

Wándé: - Algunas regiones han tenido y tienen su propio òrìsà, pero muchos 
son  universales,  por  ejemplo:  -  “Obàtálá,  Ifá,  Ògún,  Òsun,  Oyá, 
Obalúayé, Èsù, etc.”. Estos òrìsàs y otros más se hallan dondequiera. Hay 
algunas deidades relacionadas a determinadas villas o ciudades, y no son 
adorados sino sólo allí.

Ivor:  -  La  hipótesis  de  que  los  británicos  colonizadores,  organizaron  a  los 
yorùbás  dentro  de  una  muy  bien  definida  región,  para  extraerle  sus 
riquezas a través del Oficial del Distrito, crearon cambios en la esfera 
“política” y “económica” que afectó a la cultura entera. “Nivelándola” de 



tal forma que los òrìsàs una vez fueron intermitentes a lo largo de la tierra 
yorùbá,  se  convirtieron  en  algo  codificado  y  universalizado  en  un 
panteón.

Wándé: - ¡Eso no es verdad! ... la idea de 400 + 1 òrìsàs siempre ha estado allí. 
Es en nuestros días un hecho que el panteón yorùbá se convierte en algo 
más y más restringido... ¿En qué parte de la tierra yorùbá, no se ha venido 
celebrando desde antaño, el festival de Ògún o de Òbatálá o de cualquier 
otro  òrìsàs  relacionado?....  Pero  la  Cristianización  y  la  modernización 
occidental así como el Islamismo han creado y producido que algunos de 
estos òrìsàs se hayan olvidado en algunas áreas o estén restringidos... ¡Esa 
es otra forma de decir las cosas!...

Ivor: - La mayoría de los grupos originalmente se llamaban ellos mismos; “El 
Pueblo”. El nombre “Yorùbá”, aparentemente viene de sus vecinos Hausa 
del Norte.

Wándé: - Esto es un fenómeno universal. Son los vecinos de un pueblo quién 
usualmente les nombra a ellos. Pero no significa que la idea de ser “Un 
pueblo” no exista, ya que en toda cultura se halla intrínseco la vanidad de 
ser únicos.

Ivor:  -  Los  africanistas,  me  han  dicho  que  antes  de  la  colonización,  había 
muchos subgrupos yorùbás, como los Kéti, los Ìyèsà, los yorùbás de Òyó 
y los británicos intentaron de tasarlos juntos en una sola etnia.

Wándé: - Las personas que hablan la misma lengua, usan los mismos vestidos, 
comen los mismos alimentos, tienen un común sistema de creencia... son 
el  mismo  pueblo.  En  cualquier  caso  fue  el  Aláàfin  de  Òyó  quienes 
controlaban las ¾ partes de la tierra yorùbá, mucho antes de la llegada de 
los británicos.

Los pueblos le pagaron tributos a ellos, mejor dicho a él. La mayoría de 
los  rituales  eran  regulado  desde  Ilé-Ifè,  lo  cual  significaba  que  los 
yorùbás también estaban bajo el control espiritual de Ilé-Ifè. ¿Y qué hay 
con los alemanes?. Por un largo periodo de tiempo, ellos no fueron una 
nación centralizada como estado. Hubo muchos principados antes de que 
Bismark los uniese en el siglo XIX. Al igual que Garibaldi unió a Italia.

Aunque los alemanes e italianos no estuvieran unidos en una sola nación 
no dejaban de ser alemanes ni italianos; de ahí que el hecho de que los 
británicos comenzarán a llamar con la palabra yoruba a un pueblo que en 
el pasado se identificaba con sus propios dialécticos, no signifique que 
ellos no hayan tenido el sentido de ser  un mismo pueblo. Para Ifá,  el 



término para la tierra yorùbá es y será Ilé-Ifè, que significa: - “Tierra de 
Ifè.”.  Antes de que el  vocablo yorùbá se  hiciese  enteramente extenso, 
nosotros usábamos el de pueblo de Ilè – Ifè.

Ivor: - “¿Cuál es la distinción entre “Tribu”; “Nación” y Nación Estado?”.

Wándé: - Los europeos inventaron estas palabras para describir a los pueblos 
que no fueran europeos. La palabra “Tribu” no debería ser usada nunca 
hacia nosotros. Los suizos, checos, croatas, belgas, son referidos como 
“Grupos étnicos”. Y algunos de estos grupos étnicos europeos no llegan a 
la población de 5 millones de personas. Pero los europeos se refieren a los 
yorùbás que suman más de 25 millones, como “tribu!”.

Somos una nación o grupo étnico. Hay dos formas de usar el término de 
“Nación”;  como  un  estado,  como  una  unidad  geográfica  y  política 
reconocida  en  un  estado  independiente.  Nigeria,  es  una  colección  de 
naciones  dentro  de  un  mismo  estado.  Comprende  a  los  yorùbás,  los 
hausa, los fulanis, los igbos que son todos pequeñas naciones, unidas a 
otras  aún más pequeñas,  pero que aún siendo grupos no dejan de ser 
naciones en su propio derecho.

De  hecho,  Nigeria  es  un  Estado  multi-nacional.  Para  convertirse  en 
Estado, uno debe ser independiente y reconocido por la Organización de 
Naciones Unidas (ONU). Un estado podrá estar compuesto de uno o más 
grupos étnicos. Un Estado es un área geográfica donde hay un gobierno 
reconocido por otras  áreas geográficas del  mundo, como una entidad 
independiente.

Cada vez somos más y más,  que nos agitamos en la reordenación de 
nuestro  pensamiento  nacionalista  presente  de  África.  Hay  muchos 
yorùbás  en  la  República  de  Benin,  Togo  y  Ghana.  Hay  pueblos  que 
hablan hausa en Nigeria,  y pueblos Fulanis en Camerún y Guinea. La 
nación estado se  vuelve anacrónica en la era moderna.  La comunidad 
europea es un ejemplo de ello. En el futuro, podríamos ser la extensión, 
de África Occidental con un parlamento. Cada país podría entonces ser 
como una división de entidades multi-nacionales. Tenemos ya el virus en 
la Comunidad económica de estados africanos occidentales.

“LÙKÙMI: LOS YORÙBÁS EN CUBA”.

Ivor: - Acorde a una leyenda, uno de los emperadores del viejo `Oyó estableció 
un  sendero  o  curso  en  todo  el  pueblo  yorùbá  llevándolos  a,  el 
encumbramiento de su imperio. ¿Cómo llegó el derrumbe de todo esto?.



Wándé: - Esa historia es parte de nuestra historia oral. En  1790, awólè fue el 
Aláàfin o emperador del viejo y antiguo Òyó, antes de ser derrocado. Él 
sabía la importancia de tener un ejército listo para guerrear siempre y le 
envió a la toma de una ciudad, pero ellos se rebelaron contra él. Ya él 
sabía  acerca  de  que  los  yorùbás  estaban  siendo  capturados  para  ser 
llevados  al  viaje  trasatlántico  de  la  esclavitud  y  se  dio  a  la  tarea  de 
proteger su pueblo. Cuando ellos se levantaron contra él, se dirigió con la 
siguiente arenga: - “¡Si ustedes no me obedecen, como a su emperador, 
entonces Òyó será destruido y no habrá más pueblo yorùbá, porque serán 
llevados como esclavos por todo el mundo!”. Y así fue como realmente 
sucedió.  Cuando  terminó  su  expresión,  lanzó  flechas  a  los  4 puntos 
cardinales y rompió una pieza de porcelana China que contenía medicina 
contra el suelo y dijo: - “¡Justo como nadie puede componer la porcelana, 
nadie podrá revertir el curso del pueblo Yorùbá!”. Luego se suicidó. De 
ahí que se le llame “Ègún Awólè”. Ègún es un curso “Irreversible”. La 
gente cree que lo dicho por Awólè contra el pueblo Yorùbá, (especie de 
maldición), aún sigue afectando a nuestra Nación.

Ivor:  -  Acorde  a  informes,  Aláàfin  Awólè  Arógangan  se  suicidó  él  mismo 
ingiriendo veneno después de expresar lo dicho. ¿Fue el poder de éste 
hecho, el que se mantiene en el simbolismo de la “Jícara”, o la eficacia de 
la medicina?.

Wándé: - Ambas, Awólè sabía las consecuencias de no tener un ejército fiable y 
fuerte.  Mucho  después  en  1830, Òyó  fue  evacuado  y  trajo  por 
consecuencia  que la mayor parte del  país yorùbá fue afectado por los 
sucesos sociales, llevando al colapso de muchas otras ciudades, siendo 
millares de yorùbás esclavizados antes de esto; pero no lo eran en tan 
gran cantidad hasta la caída del viejo Òyó en 1830.

La trata de escala esclavo-viaje-américa duró hasta 1888, que fue abolida 
en Brasil. Por una razón, la cultura yorùbá ha sido muy bien recordada y 
preservada en las Américas y se debe a que los yorùbás estuvieron entre 
los últimos africanos que arribaron al nuevo continente.

Ivor: - Adeshina, (también pronunciado “Ardechina”), fue el primer babaláwo 
en Cuba. Él creía que había nacido en África a inicio de 1800. Llegó a 
Cuba como esclavo, pero su libertad fue comprada por amigos yorùbás 
que reconocieron su estatus real.  Él ayudó a establecer Ifá en Cuba, y 
entrenó a muchos jóvenes adivinos. ¿Qué significa éste nombre?.

Wándé: -  Es un nombre común.  “Adésína” significa:  -  “Corona que abre el 
camino”. El nombre podría o no estar conectado con una familia real.



Ivor: - Tata Gaitán fue otro famoso babaláwo cubano, que murió en 1945. ¿Tiene 
éste nombre significancía para usted?.  

Wándé: - “Tata Gaitán”, pudiera ser un nombre yorùbá honroso, aunque asimilo 
que  no  es  un  nombre  español.  Pudiera  significar:  -  “El  Saltamontes 
genera largas piernas”. Esto implica que dobla sus patas en las rodillas y 
está listo para saltar. Pudiera ser que fuera una persona de largas piernas y 
tuviera el hábito de agacharse a menudo o de cruzarlas. No hay nada de 
parecido a esto  en la tierra  yorùbá,  pero se  acerca a un sobrenombre, 
(apodo). “Tata” es “Saltamontes”; “Ga” es “hacer algo alto”, “Itan” es 
“pierna”. Los babaláwos, así como los devotos de Ògún comúnmente se 
hacen llamar por sobrenombres.

Ivor:  -  ¿Le  sorprendería  a  usted  que  los  primeros  babaláwos  cubanos,  que 
practicaba en el periodo de la esclavitud, podían hacer adivinación para 
lideres del gobierno colonial?.

Wándé: - No del todo. Pienso que la gente que gobierna en una nación y en 
cualquier  tiempo,  siempre  tendrá  problemas  de  inseguridad  y  querrán 
estar  seguros  de  su  poder  en  la  comunidad,  y  si  hay  algún babaláwo 
famoso, irán a él, de la misma manera que los sacerdotes de la Iglesia 
Cristiana, van a los Sacerdotes de Ifá, de forma clandestina y de noche en 
el África. Obispos llegan a nosotros cuando consagran una nueva iglesia. 
Vienen por medicinas que puedan enterrar en la iglesia o el púlpito, para 
así alejar todo tipo de negatividad. Por eso es que no me sorprende.

Ivor: - Cuando usted, recibe una personalidad, está de acuerdo en mantener su 
identidad y su amistad en secreto?.

Wándé: - Por supuesto. Hay una cosa que un babaláwo deberá hacer. El nombre 
“Babaláwo” significa: -“Padre de los Secretos”. Un verso de Ifá dice:

“Gbogbo ohun tójú bá rí,
 Kí enú fi í ró, o jàre,
 A dífá fún Ìwòrì;
 Níjó tí ´n lo lè é wojú ìdí”..... (Odù Ìwòrìwòdí).

“No es todo lo que ven los ojos,
 Lo que se le deba decir a los labios,
Fue la adivinación de Ifá hecha por Ìwòrì,
En el día en que él venía a mirar dentro de un órgano sexual”.

Cuando terminó de mirar adentro, se le preguntó: - ¿Qué vistes? Y dijo: - 
No es todo lo que ven los ojos, que se le debe decir a los labios. Por eso 



es la práctica estándar de un babaláwo el de mantener los secretos. Sería 
igual que si  un famoso doctor publicará los secretos de sus pacientes, 
dejaría  de  ser  famoso  en  corto  tiempo.  He  adivinado  para  esposos  y 
esposas,  madre  e  hijos,  amigos  íntimos  quienes  insisten  en  que  su 
adivinación sea privada.

Ivor: - Una leyenda popular en La Habana, nos dice que en 1930, el presidente 
Machado, sembró una Ceiba por aviso y mandato de su padrino de la 
religión conga del Palo Monte. Fue sembrado este árbol trayendo tierra 
de todos los países de América y muchas monedas le fueron ofrecidas. 
¿Es sorprendente que un político cubano pudiera performar un ritual para 
solidificar el poder?.

Wándé:  -  No  particularmente,  porque  hay  una  ceremonia  similar  en  tierra 
yorùbá.  Cuando  se  crea  un  nuevo  asentamiento  o  un  nuevo  lugar  de 
mercadeo, solemos sembrar un árbol como el antes dicho e invitamos a, 
el pueblo a poner tierra para fertilizar sus raíces. Lo que hizo Machado, 
no está muy lejos de lo que hacen los potentados y el pueblo africano.

Ivor:  -  El  árbol  Ìrókò  es  sagrado  para  los  yorùbás.  En  Cuba,  la  Ceiba  fue 
rebautizada  como  el  Ìrókò  por  los  cubanos  lukúmí;  (Lùkùmi),  quien 
también lo considera un òrìsà. Para marcar el aniversario de la Ciudad de 
La Habana, todo 26 de Noviembre, los lideres civiles y miles de personas 
circulan  3 veces  una  Ceiba  específica  ubicada  en  La  Habana  Vieja, 
pidiendo que  3  deseos le sean conferidos. ¿Podría este ritual civil estar 
relacionado o ser de índole yorùbá?.

Wándé: - Bueno, podría ser ya que el árbol Ìrókò es muy importante en la tierra 
yorùbá. La Ceiba cubana que le llaman Ìrókò no es realmente Ìrókò, por 
lo que tampoco es ni será un árbol sagrado de Ifá. Nosotros llamamos a la 
Ceiba “Êégun `okèèrè”. Y es también un árbol sagrado de Ifá y al igual 
que el Ìrókò, aún son adorados en África. Las personas van al pie de ellos 
para sacrificar, pedir deseos, de tener hijos, fortunas, etc.

Ivor: - Por una parte, la Iglesia Católica a menudo esquematiza a la Santería 
Cubana como una religión “sincrética”. Principalmente por sus miembros 
usan  las  imágenes  de  los  santos  en  sus  misas  negras.  Por  otro  lado, 
muchos santeros mantienen que le influencia católica en sus sistemas de 
creencias  es  superficial  y  pública,  pero  no  penetra  dentro  de  la 
profundidad  de  los  rituales  privados  y  secretos.  Algunos  babaláwos 
cubanos  han  ido  tan  allá  que  me  han  dicho:  -  “Ifá  habla  todos  los 
idiomas”, lo cual es una manera de decir que Ifá puede acordar con el 
espectrum  completo  de  la  experiencia  humana  y  acompasarse  a  todo 
sistema  de  creencia  que  se  encuentre.  Ellos  dicen  que  Ifá  se  ha 



acompasado con la Iglesia Católica en Cuba, haciendo de ello un sistema 
de creencia subsidiario. Un ejemplo de esto, es que en los aniversarios de 
cualquier  òrìsà,  se  hallan  ebo  (sacrificios)  dejados  alrededor  o  en  la 
puerta de las iglesias. ¿Cuál es su punto de vista de lo que se da en llamar 
sincretismo?.

Wándé: - Es algo muy extenso. Creo que lo que el pueblo llama sincretismo, no 
es sincrético del todo. Cuando un babaláwo habla de historias del Odù, 
no las mezclan sus historias con relatos bíblicos. A lo que se le llama 
sincretismo tiene que ver con los iconos de los òrìsàs y que es justamente 
como una forma de saludar a la divinidad de un vecino o de un profesor. 
En Brasil, cuando se llega a un cambomblé, la figura que se ve se llama 
Caboclo.  Él  representa  los  espíritus  de  los  ancestros  Amerindios,  el 
pueblo  nativo  que  habitaba allí  al  llegar  la  etnia  africana.  Esto no es 
sincretismo”, sin una forma de decir: - “Estamos aquí, somos extranjeros, 
pero  éste  pueblo ha  estado aquí  antes  que  nosotros,  porque  no poner 
algunos de sus iconos en nuestro trono, en señal de respeto”.- Si fueran 
realmente  sincrético,  entonces,  los  otros  niveles,  son  precisamente  el 
exterior,  sino  los  niveles  visuales  serán  afectados.  En  el  nivel  de  los 
rituales, donde podría haber un pequeño nivel de golpe mezclado, no es 
del todo incorrecto. Pero no hallarás mezcla en la liturgia ni en la manera 
del  pensamiento,  o  sea  en  la  filosofía  profunda  de  la  religión.  La 
literatura no está mezclada. Y podría concluir diciendo que si esta mezcla 
de  símbolos  se  adiciona  al  sincretismo  entonces  el  sincretismo  está 
debajo de la “piel” y no es nada más que ésto.

Ivor: - ¿Se ven mezclas de íconos religiosos en las prácticas en la tierra 
yorùbás?

Wándé: Es verdad que los Yorùbás intercambias muchos òrìsàs con sus vecinos. 
Por ejemplo, los Fon, los Eve y los Edo. De ahí que haya tanta anuencia 
de sincretismo en las ceremonias religiosas de Brasil y Cuba, porque eso 
mismo llegó del África.  Ese cordón trenzado que comenzó en África, 
llegó a las Américas y se mantiene en ambas partes hoy día.

Ivor: - ¿Le sorprende que los cubanos puedan pertenecer a  3 ó 4  religiones y 
credos sin tener ninguna contradicción?.

Wándé: - No, ¿y sabes por qué?. Porque esto se arrastra del sentido de lo que se 
llama sincretismo. Es lo mismo que sucedía en África, aún antes de venir 
al Nuevo Mundo. Los Yorùbás y africanos en general se mezclaron con 
los vecinos mucho antes de sobrevenir la esclavitud. Un buen ejemplo de 
ello es la cercana relación entre los Yorùbás;  los Fon y los Eve. Aún 
estos pueblos van a Ilé Ifè para estudiar Ifá. Uno de los errores de los 



estudiosos es pensar que los africanos no se mezclaban con otros antes de 
la colonización.

Pero debemos recordarles que antes de la colonización, las fronteras de 
hoy, no existían y los pueblos se movían libremente. Había más mezcla 
popular que hoy en día. En los días ancestrales, las familias yorùbás se 
mezclaban con las familias Fon y Eve para practicar Ifá y Vodum.

Ivor:  -  Algunos  observadores  del  Caribe,  argumentan  que  las  culturas  están 
compuestas  de  fragmentos  ininteligibles  de  las  prácticas  del  Viejo 
Mundo, como pedazos de cristales fragmentados. Otros lo ven como algo 
nuevo,  transformaciones  creadas  en  una fusión  de prácticas  del  Viejo 
Mundo. ¿Qué usted, cree?.

MITOLOGIA YORÙBÁ: “LA TIERRA COMO UN ÒRÌSÀ”

Ivor: - Usted, ha mencionado que el planeta Tierra está concebido como uno de 
los  òrìsàs  en  la  mitología  Yorùbá.  ¿Cuáles  son  los  nombres  y  las 
cualidades de esta deidad?.

Wándé: - Si su nombre es Ilé. Ella está llamada algunas veces Ayé y es una 
deidad mujer.

Ivor: - ¿Hay algún odù de Ifá que hable de Ilè?.

Wándé: -  No hay un signo u odù particular  que hable sobre ésto,  pero hay 
versos, (èsé) que hablan de éste òrìsà. Verso que se halla en Òsá Mèjì es 
como sigue:

“`Osá yòóò;
Babaláwo ayé,
Ló dífá fáyé;
Wón láyé ó febo olà á lè
Ebo ajogun ní ó se
Njé àwá á be;
Àn bè,
Àwá mò mò n be láyé o
Àyé ò níí parum.

Osá, el único resplandeciente,
Sacerdote de Ifá de la Tierra, 
Performó la adivinación para la Tierra;
Se le dijo de detener de sacrificar intentando enriquecerse.



Pero que si perfomara sacrificios para que ella se protegiera de sus 
enemigos.

Estamos realmente vivos,
Y estamos defendiéndonos con prédicas,
Por el tiempo que permanecemos en la Tierra,
La Tierra nunca será destruida.

Ivor: - ¿Cómo es la concepción yorùbá del orìsà tierra relacionada con lo que 
concierne el medio-ambiente, para el balance ecológico del planeta?.

Wándé: - El signo anterior dice que la Tierra fue avisada de detener los ebo para 
ser rica y prepararse para derrotar a sus enemigos. Hay muchos enemigos 
de la Tierra, especialmente en la sociedad occidental. Una vez sentir que la 
Tierra es un òrìsà, no se puede creer en la explotación desmesurada de la 
Tierra.

Un proverbio yorùbá dice:

“Omo onílè n tè é jéé jéé;
 Àjògì a tè bàsùbàsù.

“El hijo del dueño de un pedazo de tierra, anda sobre el suelo, 
 Mientras que un visitante justamente lo zapatea”.

El planeta Tierra ha sido muy mal explotado. Por eso es que el verso de 
Ifá le avisó de hacer sacrificios para derrotar a sus enemigos y no para 
enriquecerse.

Ivor: - ¿Qué sacrificios o ebo son performados para la Tierra?.

Wándé: - El planeta Tierra en un òrìsà mujer, cuyo nombre es Etígbére Àbèní 
Àdè. La Tierra es la morada de muchas deidades. Cuando la mayoría de 
ellos partieron al Cielo, ellos entraron dentro de la corteza terrestre que es 
donde se cree que ellos moran hoy en día.

El pueblo yorùbá jura por Ilè,  al  igual  que por Ògún. Si una persona 
muere cuando es enterrada, una porción de la tierra que cubre la lápida es 
de  color  rojo,  muy  común  en  la  tierra  yorùbá.  Por  ejemplo  cuando 
alguien muere,  la  familia guarda una porción de la tierra que se  echó 
sobre la tumba y si alguien viene a reclamar algo que le debía el difunto, 
como  dinero  o  propiedades,  etc.,  y  la  familia  está  segura  que  no  es 
verdad; ponen un poco de esa tierra en el agua y le pedirán a la persona 



que beba si se está seguro de la demanda. La mayoría de ellos nunca lo 
harán, a menos que estén muy seguros de sí mismo.

Cuando las personas o grupos hacen un convenio o juramente, pondrán 
tierra  roja  en  agua  y beberán y si  algunos  de  ellos  traicionara;  Ilè  le 
ajustará las cuentas.

Ivor: - ¿Por qué es la parte roja y oxidada de la Tierra, más significante que 
cualquier otra parte de ella, para hacer usado como juramento?.

Wándé: - Llamamos a esa tierra roja “Ilèpa”, Cuando se cava una tumba se 
escarba hasta alcanzar el nivel de la tierra roja y se sabe que se ha cavado 
lo más profundo posible. Luego entonces, la tierra roja es una conexión 
con los ancestros por ser éste su último lugar de descanso.

“LIDERAZGO ENTRE LOS YORÙBÁS”

Ivor:  -  En la génesis Yorùbá,  Olódùmarè creó a los humanos con su divino 
aliento. ¿También creó al Universo de forma igual?.

Wándé: -  Acorde a la mitología yorùbá,  la  creación del  ser  humano, fue un 
esfuerzo  mancomunado  entre  Ògún que  moldeó el  esqueleto;  Obàtálá 
(Òòsàála) quien moldeó el barro y la forma en el esqueleto, Olódùmarè 
que suplió  con la fuerza vital  del  aliento llamado; Èmí y Àjàlá quién 
suplió a Orí-inú, (la cabeza interna).

El Universo no fue creado con el aliento de Olódùmaré, sino con el ÀSE 
que se cree o estima esté contenida en la palabra de Olódùmaré que es 
divina.  Él  dio una copia  de éste  ÀSE a  algunos  òrìsàs  como Èsù y a 
Obátálá a donde nosotros los humanos tratamos de tener acceso. El ÀSE 
también podrá estar almacenado en un  animal que tenga cuernos como 
Iwò – àse, lo cual puede ser apuntado como un objeto o persona en el 
orden para regalar poder en esa persona o cosa-objeto.

Ivor: - ¿Qué es exactamente Èmí?

Wándé: - Èmí es considerada como hija de Olódùmarè, quien la insufló en los 
humanos,  después  que  Obàtálá  finalizó  su  trabajo  de  moldear  seres 
humanos  en  el  barro.  Cuando  una  persona  muere,  significa  que 
Olódùmarè ha sacado a su hija del cuerpo de la persona. Por definición, 
una persona que está muerta es una persona de quien Èmí ha escapado de 
su cuerpo.



Ivor:  -  ¿Hay algún líder  religioso  más  cercano a  Olódùmarè  que  pueda  ser 
considerado un profeta?.

Wándé: - No hay humanos tan cercanos a Olódùmarè para ser respetados como 
profetas. Cada persona acuerda con su propio òrìsà y es a través de esa 
deidad  que  se  llega  a  Olódùmarè.  Se  puede  rogar  directamente  al 
Supremo, pero nadie ha sido hasta ahora seleccionado como vocero del 
más bendito. En ésta religión no hay algo como el PAPA. Pensamos que 
es arrogancia del ser humano pensar que se es amigo, profeta o esclavo 
de Dios, o que se tiene una relación especial con él.

Ivor:  -  Muchos  religiosos  están  organizados  en  un  cuartel  y  un  líder.  El 
catolicismo tiene al  Vaticano y al Papa, El  Islam tiene la Mecca y el 
Imam. De estos ejemplos paralelos, es su concepto de Ilé-Ifè como centro 
de la religión yorùbá para África Occidental y su diáspora americana.

Wándé: - Ilé-Ifè es nuestra propia ciudad sagrada y el cuartel general de nuestra 
religión.  Cada Òrìsà tiene  su  propia  herencia  de  organización.  Por 
ejemplo; Ifá tiene el Àràbà de Ifè. Es el presidente de todos los babalàwos 
en el mundo, es la cabeza de la comunidad de Ifá en el mundo entero y 
vive en Ilé-Ifè en la montaña de Ìtasè con su familia entera y se considera 
que es descendiente directo de Òrúnmìlà.

Luego esta el Àgbongbòn, que vive en la cima de Ìgètí, otra montaña en 
Ilé-Ifè,  donde vivió Ifá antes de moverse a Ìtasè.  El Àgbòngbòn es el 
comisionado o delegado del Àràbà. Tenemos otros serios e importantes 
babaláwos de Ifè como el Akódá, Asèdà; Àwíse, etc. Con excepción del 
Àràbà  y  el  Àgbòngbòn,  que  son  cargos  hereditarios,  los  demás  serán 
instalados  según  sus  conocimientos  de  Ifá  y  sus  títulos  no  serán 
hereditarios.  El  òrìsà  Sàngó,  tiene  como  líder  de  su  comunidad,  a  el 
Mogbà. Está también el Elégùn que es la persona poseída a menudo por 
la deidad.  Ellos son considerados personas sagradas,  que están muy a 
tono con el òrìsà, así como todos aquellos que lleguen a estar en perfecta 
armonía  con  sus  ángeles  guardianes,  pero  aún  así  se  considera  una 
relación especial hacia Olódùmaré.

“PALABRAS PODEROSAS”.

Ivor: - ¿En los sistemas cantados de Ifá, hay una forma de curar al cliente?... ¿O 
es el canto en sí mismo considerado como una medicina?.

Wándé: - Por supuesto, la medicina yorùbá esta conectada muy cercana con los 
encantamientos  y  las  palabras  poderosas  que  uno  pudiera  proferir.  A 



veces si usted, no profiere esas palabras, las medicinas no llegarán a ser 
efectivas. La mayoría de estas expresiones son llamadas;  “OFÒ ÒGÈDÈ y 
ÀYÁJÓ y tienen sus propias raíces en Ifá.

Ivor: - ¿Qué significado tienen estos tres tipos de expresiones o palabras de 
poder?

Wándé: - ÀYÁJÓ; Está más relacionado de forma histórica con Ifá.
ÒGÉDÈ; es empleado principalmente en la magia y para los cazadores
ÒFÒ; es un término más general.

Hay variantes como éstas a las que llamamos encantamientos.

Las personas que practican la medicina yorùbá, incluyendo los yorùbás 
musulmanes y los Cristianos, hacen uso de los odùs Ifá en sus medicinas. 
Ellos imprimen el odú en la medicina y recitan algunos encantamientos 
relacionados para que el odú haga eficaz la medicina. Por eso es muy 
importante, ya que la mayoría de las medicinas que el babaláwo prepara 
están relacionadas con Ifá.

Cada ESÈ Ifá tiene 3 leyes:

1. Es  la  propia  forma  de  expresión  en  sí  mismo,  estilo  y 
tonalidad.
2. ÒÒGÙN;  (Hierbas,  raíces  u  hojas,  usadas  para  hacer  la 
medicina que en su gobernabilidad está contenida en los versos Ifá.
3. Talismán; preparado a través de ciertas expresiones al verso 
en particular.

No  decimos  que  un  ÒÒGÙN,  sea  llamado  Ifá.  Puede  llevar  hierbas  o 
raíces u hojas pero el babaláwo deberá proferir cantos especiales de Ifá 
relacionados con el  verso en particular.  Un babaláwo preparado,  tiene 
que saber acerca de esos  3 aspectos. Mucha gente sabe mucho de Ifá y 
poco de  ÒÒGÙN o viceversa o combinan ambos.  Por eso el babaláwo 
cuando le da a usted un talismán le dirá: - ¡Esto no es òògùn, sino Ifá!. Ifá 
es más poderoso y eficaz que la medicina.

“ÒSAN – ÌN”.

Ivor:  -  Lo que  usted,  llama Òògùn,  (hojas  medicinales,  hierbas  y  raíces)  es 
llamado como Osaín, él òrìsà que es médico adivino en Cuba. Es Osaín y 
Òògùn para usted, lo mismo?.



Wándé:- Bueno, Ewé Òsan-ìn son las hierbas y hojas de Òsan-ìn, Òògùn no es 
òrìsà, sino las medicinas hechas de las hierbas de òrìsà Òsan-ìn.

Ivor: - ¿Se halla Òsan-ìn en algún lugar en particular de Nigeria?.

Wándé: - En África es llamado Èlésìjé, que significa: - “Rey de Èsìé”. Èsìé es 
una ciudad del Norte de la Tierra Yorùbá en el Estado de Kwara, donde 
Òsan-ìn se convirtió en Rey. Él fue el hermano más joven de Ifá y la 
madre de Òrùnmìlá, le parió en su mayoría de edad y como Òrúnmìlà era 
mayor que él,  fue como su padre y le enviaba como su mensajero en 
peregrinación.

Òrúnmìlà entrenaba a Òsan-ìn en la adivinación de Ifá. Un día él le dio 
un machete y una azada para limpiar un claro del bosque cercano a la 
casa. Pero cuando Òrúnmìlà, regresó o vio a su hermano, llorando y le 
preguntó: “¿Por qué lo hacía, además de no haber trabajado aún nada? y 
Òsan-ìn le dijo: - “No sé porque me mandas a cortar esos arbustos... por 
ejemplo, esa hoja es la de la inmortalidad, aquella otra cura la lepra, ésta 
raíz  es  buena para  la  tos,  ésta  otra  para  evitar  y  cortar  la  fiebre;  vez 
“¿cómo me mandas a cortar esos valiosos arbustos y plantas?”. Y así es 
como se estima que Òsan-ìn le transmitió a Òrúnmìlà sus conocimientos 
acerca de la Naturaleza con los que había nacido.

Hay muchos tipos y caracteres de Òsan-ìn. El de una pierna, conocido 
como  “Òsan-ìn  elésè-kan”  es  el  más  fiero  y  sabe  muchas  cosas  de 
medicina.  Hay  otros  de  16 piernas,  pero  el  de  una  pierna,  es  el  más 
poderoso.

Ivor: - Es notorio que Òsan-ìn, la deidad de la curación es deforme. En Cuba, el 
de una pierna, tiene un sólo ojo y un brazo. A menudo he escuchado de 
las personas que estudian medicina y llegar a ser doctores, porque ellos 
en  sí  mismo tienen  dolencias  por  la  cual  han  buscado  curarse.  ¿Hay 
alguna historia acerca de porque Òsan-ìn, tiene una sola pierna?.

Wándé: - No hay ninguna historia acerca de éste porque. Es la deidad de la 
curación. Y conoce mucho acerca de la medicina. En sí mismo, es una 
persona incapacitada e impedida. En África, sucede que muchas personas 
tienden  a  ser  más  devotas  a  la  medicina.  Por  ejemplo  hay  muchos 
albinos-médicos, (religiosos) en África. Muchas culturas desprecian a las 
personas con un solo ojo o pierna o brazo; En la cultura yorùbá, ellos 
devienen en importantes personajes y serán reverenciados y respetados. 
Algunos de los òrìsàs que adoramos, están en forma de animales, árboles, 
metales y otros en forma de ideas.



Ivor: - La etnógrafa cubana Lydia Cabrera, ha documentado miles de hierbas, 
categorizadas  por  los  practicantes  cubanos  como  “pertenecientes  a” 
deidades  específicas,  por  ejemplo:  -  El  algodón  está  asociado  con 
Obàtálá. Al igual que el òrìsà, el algodón es “suave y blanco” y posee 
agentes purificadores para la limpieza medicinal.  Sucede lo mismo en 
África?.

Wándé: - Si uno usura un almacén de las plantas y animales, no todas están 
relacionadas a un particular òrìsà. Lo importante aquí es que todas las 
hojas y hierbas son de Òsan-ìn. También las plantas y animales en su 
totalidad están relacionados a Ifá, ya que fue quién les dio la identidad, 
sus  nombres,  cuando  llegaron  del  Cielo  a  la  Tierra.  Si  usted,  desea 
relacionar las plantas y animales en su todo a cualquier òrìsà; todos ellos 
podrán ser relacionados a Òsan-ìn y Ifá. No se estaría muy a gusto, en 
tratar  de buscar  los  nombres de  400 òrìsàs  y relacionarlos a  todas las 
plantas y animales para cada uno de ellos. Para estar seguros, por ejemplo 
hay 16 hojas de Ifá y 7 plantas de Ògún, etc.

“ERINLÈ”.

Ivor: - Inle es un òrìsà conocido en Cuba como el médico divino. ¿Cuáles son 
las propiedades de Inle en Nigeria y cómo es la diferencia de Òsan-ìn?.

Wándé: - La forma completa y estructural del Mundo es Erinlè. La traducción 
literal de ésta palabra es “Tierra de Elefantes”. Es una deidad de Ìlobùú. 
En  nuestro  propio  sistema  de  enseñanza,  es  un  hombre–medicina 
completo, pero es más que un cazador. Es llamado Ode dúdú; (el cazador 
negro). Hoy en día Erinlè es un río, tributario de Òsun y no es un río muy 
largo.  El  cuartel  central  del  òrìsà  es  Ìlobùú,  que es  una  ciudad desde 
donde “òbù”, la tiza o el yeso que usamos en lugar de la mesa de sal, fue 
extraído de la Tierra en el pasado.

En aquellos días, los yorùbás no conocían el Cloruro de Sodio, (la sal). 
Ellos sazonaban sus alimentos con òbú de la ciudad de Ìlobùú que se 
llamó “Ìlú-Òbú; (ciudad de òbú). Erinlé es el guardián de Ìlobùú. Quien 
fundó el lugar es Àyònú quién fue también cazador como Erinlè y se 
encontraron en el  bosque donde trabaron amistad.  Erinlè más tarde le 
reveló a Àyònù que él no era un ser humano, sino un cazador que vivía 
bajo la corteza terrestre.

Àyònù fue invitado a visitar la morada de su amigo y allí vio el palacio 
subterráneo  de  Erinlè,  quién  le  prometió  a  su  amigo  ayudarle  a 
transformar  la  aldea  donde vivía  en  una  gran  ciudad y  donde Àyònù 



mandaría como un rey. Así Ìlobùú se fundó y creció bajo la supervisión y 
patrocinio de Erinlè.

Por un largo tiempo, todos los proyectos que se discutían en Ìlobùú se 
hacían con el concurso de Erinlè. Aún persiste la forma de invocarlo para 
que salga de la Tierra  con sus soldados  y ayude a  defenderse de sus 
enemigos a quienes le invocan y le agasajan.

Ivor: - ¿Está Erinlè basificado en alguna región de la tierra yorùbá?.

Wándé:  -  Las  personas  van  a  Ìlobùú  para  ser  iniciados  en  Erinlè,  pero  en 
cualquier parte de la tierra yorùbá hay sacerdotes que le pueden iniciar en 
éste òrìsà.

“ÒGÙN”

Ivor:  -  En  Haití,  Danabala  Wédo  es  un  termino  Fon  para  una  divinidad 
serpiente; (Iwa). ¿Cómo está la Serpiente relacionada con Ògún?.

Wándé:  -  Mónámóná  es  la  serpiente  de  Ògún.  Es  una  gran  serpiente  con 
variados y abigarrados colores y todas son muy hermosas y vistosas. La 
mordida no es venenosa durante el día; (mientras hay luz solar). La gente 
dice que Mónámóná sólo muerde en el atardecer, y se hace mortal. Hay 
muchos sacerdotes y devoto de Ògún que llevan en su cuello mónámónás 
vivas en la tierra yorùbá. Este es el origen de un salmo o canto Ìjálá que 
dice así:

“Mónámóná ni ológùún gbé.
 Olúgúún tó bá gbé paramólè, yóó dìyonu”.

“Es la serpiente Mónámóná, la cual un adorador de Ògún puede cargar y 
llevar enrollada a su cuello.

El adorador de Ògún que cargue paramólè; (Víbora) en su cuello, está 
buscando problemas”.

Ivor:  -  En Cuba,  Ògún está  representado por  un caldero  metálico de  hierro 
conteniendo líneas de tren atada, herramientas de labranzas, cuchillos y 1 
piedra.  Una  serpiente  está  normalmente  conectada  a  todo  esto.  La 
serpiente es un símbolo de las fuerzas más poderosas de la Tierra y su 
Naturaleza,  las  cuales  son requeridas  por  expertos  en rituales.  ¿Cómo 
podría ser la serpiente un símbolo profundo de la medicina y de aquellos 
ancestros quienes tenían los conocimientos para su uso?.



Wándé:  -  Probablemente,  porque ellos  se  establecieron en el  bosque,  donde 
todos  los  ingredientes,  las  hojas  y  hierbas,  la  corteza  y  raíces  de  los 
árboles y los animales usados en las medicinas. Ellos hallaron estas cosas 
en el bosque que es al mismo tiempo, la morada de la serpiente. Hay una 
especial  relación  entre  ciertas  serpientes  y  Ògún,  especialmente 
Mónámóná.  Algunos  otros  òrìsàs  también  están  conectados  con  las 
serpientes, por ejemplo el Arco iris Òsùmàrè, que esta relacionado con el 
Boa-constrictor.

Ivor: - En Cuba, Oyá es el Arco iris, cuyos colores ella usa en sus vestidos.

Wándé: - Para nosotros es Òsùmàrè ègùè se cree fue una esposa de Olófin. Boa-
constrictor es el símbolo de Òsùmàrè y eso da la creencia de que existe 
una  gran  Boa  constrictor  en  lo  profundo  del  bosque,  que  causa  la 
aparición del Arco iris, y desde la boca de ésta serpiente que comienza el 
arco iris.

Ivor: - En Cuba, los colores de Ògún, son verdes y negro. ¿Es así en Nigeria?.

Wándé: - Lo que ustedes llaman negro es el azul fuerte índigo en Nigeria. Antes 
de los inventos de los blue-jeans; (pitusas), los yorùbás crearon la tela 
fina llamada “kíjìpá” – muerto” que se transmutó en el índigo, que los 
yorùbás usan al trabajar. El índigo profundo o fuerte azul, es el color de 
Ògún, en África.

Ivor: - La compañía francesa que originalmente creó los blue-jeans, parece que 
trajo el índigo de una de las colonias francesas, como Malí, Los jeans 
vinieron de Nim, una pequeña ciudad francesa, donde fueron creados los 
blue-jeans.  La  palabra  “Jeans”  llega  de  una  mala  pronunciación 
americana del nombre de ésta ciudad. Fue en su origen una prenda de 
vestir francesa, y ahora los mismos franceses creen que es un origen de 
Norte-América.

“SÀNGÓ”

Ivor: - En Cuba, cada vez que se mienta el nombre de la deidad del Trueno, 
Sàngó, las personas se levantan o al menos levantan sus posaderas del 
sitio donde yacen. ¿Es igual en África?.

Wándé: - Sí, nos levantamos porque él es el Emperador. En un sentido, Sàngó 
es  el  más  grandioso  de todos los  òrìsàs.  Él  habita  el  Cielo  junto con 
Òlódùmarè y fue el único que ascendió al Cielo y no permaneció en la 
Tierra, al igual que Olódùmarè.



Ivor: - ¿Se dice en Cuba que él fue el 4to. Aláàfin de Òyó....?

Wándé: - Es verdad si se cuenta a Odùduwà como el 1er. Aláàfin. Fue sucedido 
por  Òrànmíyán.  Entonces  le  sucedió  Àjàká  y  Sàngó  fue  el  4to.  No 
obstante hay unos mitos que consideran a Òranmíyán como fundador del 
viejo  Òyó,  (Òyó-Ilé),  lo  que  convierte  a  Sàngó  en  el  3er.  Aláàfin 
entonces.

Ivor: - Acorde a una publicación; Sàngó reinó en Òyó en el siglo XV.

Wándé: - Yo diría que fue mucho antes que esa fecha. ¿Cómo podría ubicarse 
en el siglo  XV, si el pueblo yorùbá comenzó a aparecer en la diáspora 
mundial a principios del siglo  XVII?....  entonces Sàngó estuvo allí  200 
años antes? ... Yo debería pensar que la historia de Sàngó es acerca de 
1000 años atrás.

Ivor: - Siendo uno de los más populares òrìsàs en Cuba, en sus ceremonias se le 
saluda  con:  -  “Kabo,  Kabei  sile”;  a  menudo  traducido  como:  - 
“Bienvenido el Rey”. Incluso en la música popular cubana se escucha, 
como la composición del 1940. “Cabio sile Yeyo”, del famoso trompetista 
Félix Chappotin. ¿Cómo usted, traduciría ésta frase?.

Wándé: - Cuando mencionamos el nombre de Sàngó, a menudo decimos: -

“Kawòó ká bíè sìlè káárá wòó wòó..... (imitación del sonido del trueno).
“Kábíèsílè” Viene de “Ka bi í è è sí nílè”... (significa: - “Preguntarle a él, 
es como algo que no existe) y se refiere a la autoridad de Sàngó cuando 
era  Emperador  del  viejo  Òyó.  Por  ejemplo;  cuando el  rayo golpea  la 
tierra  en  algún  lugar;  destruyendo  edificios  o  matando  personas,  los 
sacerdotes  de Sàngó son llamados de inmediato.  Ellos acordonarán el 
área  y  muchos  rituales  serán  perfomados,  donde  alguien  llamado 
Ayòòsà... (persona que toma afuera Òòsà), que será el icono de Sàngó, 
del  subsuelo  terrestre.  Esta  persona  circundará  el  área  y  con  sus 
ceremonias extraerá la piedra del rayo... edú-ara.

“Gemelos”.

Ivor: - En la mitología romana, los gemelos Rómulo y Remo hijos de Marte y 
una princesa,  fundaron la  Ciudad Romana.  Ellos fueron amamantados 
por una loba, símbolo del dios Marte. Rómulo, mas tarde fue deidificado 
y  se  fue  a  vivir  al  Olimpo.  Los  dioses  gemelos  también  fundaron 
ciudades yorùbás o que podría decirnos usted, al respecto, así cómo el rol 
de estos dioses en tierra yorùbá?.



Wándé: - El fundador de Òndó, fue uno de los hijos gemelos de Olófin. Pero el 
primer par de jimaguas nacidos en tierra yorùbá fueron hijos de Òrúnmìlá 
que luego fueron sacerdotes de Ifá, mientras que los jimaguas de Olófin 
fueron  potentados  de  dos  grandes  ciudades.  Uno  fue  varón  y  el  otro 
hembra que fue la fundadora de Òndó y se llamó “Púúpùùpúú”... (la muy 
chiquita). El varón fue fundador de Ilè Olújìí que esta a 5 millas de Òndó.

Mucho después la esposa de un particular rey de Òyó, tuvo 8 parejas de 
un sólo parto y eran varones todos y sucedió en un lugar llamado Ìrokùn 
en el antiguo Òyó. De ahí nace otro nombre celestial de los Jimaguas que 
es:

-“Èjìré, ará Ìsokún”...... (Gemelos idénticos son linajes de Ìsokún). Este 
Alàáfin  tuvo  16 hijos  todos  iguales  ya  que  eran  gemelos.  Táíwo  el 
primero nacido de ellos se convirtió en rey con el tiempo. Kèhìndé, su 
hermano gemelo, fue llamado Ònà Ìsokùn, padre oficial del rey, ya que 
se considera que el  2do. es mayor que el primer nacido. Por eso es que 
decimos: - “Ònà Ìsokún baba Oba” que significa: - “Ònà Ìsokùn, padre 
del rey”. El 3ro. se convirtió en el Òtún; (el hombre mano derecha). El 4to, 
fue  Òsì,  (hombre  mano  izquierda).  Los  restantes  gemelos  recibieron 
títulos similares  como sigue.  Hay una canción popular  hecha para  los 
gemelos, (Ìbeji) en la tierra yorùbá:

“Epo n be .................. Hay aceite de palma,
 Èwà n be o..................Hay guisantes de negros ojos, (garbanzo).
 Epo n be ...................Hay aceite de palma,
 Èwà n be o................  Hay guisantes de negros ojos, (garbanzo)
 Àyà mi ò já ................No tengo miedo.
 Rárá o......................Realmente, no le temo a nada,
 Àyà mi ò já láti bí bejí ...No temo dar a luz un par de gemelos.
 Epo n be ....................Hay aceite de palma,
Èwà be ò ....................Hay guisantes de negros ojos, (garbanzo).

“EL SACRIFICIO COMO NUTRIMENTO”

Ivor: - El asunto de la alimentación, es determinante para la adoración del òrìsà. 
Los alimentos preparados son consumidos por los seres humanos en el 
Occidente y también por nuestros queridos animales domésticos. Pero en 
la  tierra  Yorùbá  y  sus  agregados  mundiales  como  Cuba,  Venezuela, 
Brasil,  etc.,  los  alimentos  preparados  son  también  ofrecidos  a  los 
ancestros y los òrìsà. ¿ Por qué es así?.



Wándé: - La Nutrición es el punto central de la tradición del òrìsà. Creemos que 
todo en el Universo tiene y necesita nutrirse de una forma o de otra. Por 
algo  de  nutrición  te  comunicas  con  una  cosa  y  envías  un  mensaje 
positivo, siempre que esa cosa sea un animal, un vegetal, un árbol o un 
ser humano.

Si alimentas diariamente a las palomas, cuando ellas te ven comienzan a 
volar alrededor de ti. Sí, vives en una casa donde hay muchos niños y 
niñas y uno de ellos ama y quiere muchísimo a un perro y lo alimenta 
siempre, al verlo a, él o a ella se regocija y se pone muy juguetón. Lo 
mismo sucede con los seres humanos. Cualquier cosa que nutra a una 
persona, se empezara a tener una imagen positiva acerca de esa cosa. Por 
eso es que entendemos que la nutrición es un buen camino de enviar un 
buen mensaje y positivo.

El ebo es importante, ya que haciéndolo se alimenta a todo del todo, se 
alimenta al òrìsà a través de sus emblemas y al ser humano que participa 
en el ebo. Ebo es también una comunión entre quien ofrece y aquellos 
que participan en la ceremonia. Si pones tú ebo en un cruce de caminos, 
los pájaros y los animales, comerán del ebo, así como los insectos. De 
esta  forma  se  envía  un  mensaje  positivo  a  nuestros  vecinos  medio-
ambientales que se han repartido nuestro sacrificio y a los no humanos 
vecinos también. Ellos entonces, creemos que llevaran una buena noticia 
acerca de nosotros a Olódùmarè.

Ivor:  -  La  hoja  del  tabaco  cubano  fue  originalmente  usada  por  el  pueblo 
indígena  para  sus  rituales.  En la  Cuba contemporánea,  el  tabaco y  el 
fumar  tabaco  es  un  acto  ritual  ante  el  orisa,  ya  que  simboliza 
“satisfacción y contentura”. ¿Se parece esto a sus propias practicas en 
África?.

Wándé: - En África, no fumamos tabaco ni cigarros cerca del altar. Nosotros 
decimos: - “Aki i mu taba a kebora”..... “Nadie fuma tabaco cuando se 
congratula a la divinidad”.

Ivor: - ¿El sacrificio de sangre, aporta o enlaza ÀSE?

Wándé: -  No, definitivamente no.  Àse es  derivado de los mismos òrìsà.  No 
pienso que la sangre puesta sobre el òrìsà sea por sí mismo un Àse. Este 
viene desde Olódùmarè hacia el òrìsà y de ahí a los seres humanos. La 
sangre  de un animal;  no brinda  àse  para  un  òrìsà,  sino  de  la  manera 
inversa. Esa sangre sirve para nutrir y renovar el àse que siempre estará 
inherente en el trono de un òrìsà.



Ivor:  -  Tengo entendido que cada  vez  más los  animales  son usados  para  el 
sacrificio  en  Cuba  y  Brasil;  aventajando  en  cantidad  a  África.  ¿Es 
verdad?.

Wándé: - Hay un sobre énfasis de sangre en la apertura y expansión de nuestra 
cultura. Nuestro énfasis sólo explica la importancia de los rituales y los 
aspectos visuales, como ropas y collares. Una pequeña atención ha sido 
puesta en la literatura y la filosofía.

Cuando los descendientes de los Yorùbás en las América perdieron la 
literatura y la filosofía se concentraron en los aspectos visuales y rituales 
de la religión. Por ejemplo; en África, un babaláwo, podrá atender en un 
día a más de 20 clientes y a ninguno prescribirles un animal o ave.

Se podrán hacer muchos sacrificios sin involucrar la sangre, por ejemplo 
podemos alimentar a Ògún con ñame o maíz tostado o a Obátálá con 
ñame o ègúsí; (tipo de sopa preparada con semillas de melón).

“IFA Y EL PUEBLO YORUBA”

“Òré; sáré tofá lo
  Òré; sare tofa lo.
  Bénìyàn n tàn ó.
  O má se gbà o,
  O má se gba o.
  Òtító korò,
  Ifá ní ó layé...... (Canción popular de los sacerdotes de Ifá)”.

“Mi amigo, apresúrate a Ifá.
  Mi amigo, apresúrate a Ifá
  Si alguien te esta engañando,
  No lo consientas,
  Si alguien te esta engañando,
  No lo consientas,
  La verdad es amarga;
  Ifá heredara el Mundo”.

Los Sacerdotes de Ifá en el África Occidental, son los intelectuales de su 
sociedad. Esto fue verdad especialmente antes de las reglas coloniales. 
Ellos tenían muchos poder y fueron parte de la nobleza. Se les permitía 
usar objetos con cuentas y a veces coronas, por eso es que yo uso zapatos 
con cuentas, un “ìrùké”, con cuentas y collar de cuentas. El ìrùké que 
llevó o sostengo en mis manos en ocasiones ceremoniales está adornado 



de cuentas y es muy costoso. En el proceso de adivinación se usa otro 
similar adornado de cuentas, el cual se fabrica de madera o marfil. Lo 
usamos para tocar el tablero o bandeja en la evocación de la presencia de 
Ifá a que venga a gobernar el proceso de adivinación.

Ivor:  -  ¿Cómo influye el  sistema de adivinación de Ifá en los principios de 
organización de la ancestral Sociedad Yorùbás?.

Wándé: - A través de la vida de una persona, Ifá es muy importante, desde el 
nacimiento hasta  la muerte y la persona ira a Ifá muchas veces en el 
transcurso de su vida. A parte de esto, Ifá y su literatura se refieren a 
todos los òrìsàs, así como a las ideas y valores sociales que los yorùbás 
quieren y aman.

Todo lo que los yorùbás realizan y hacen, lo relacionan con Ifá, ya que es 
al  mismo  tiempo  un  sistema  intelectual  con  el  cual  los  yorúbás  han 
organizado sus vidas a través de la historia, apoyándose en las ideas y 
principios  que  expresa  Ifá.  En  tiempos  antiguos  era  meritorio  y 
compulsivo para cada persona Yorùbá, tener una mano de Ifá; (Owó Ifá 
Kan)...

Todos hombres y mujeres, tenían mano de Ifá y estudiaban Ifá por unos 
años que según la edad se reducía a 4 ó 5 años. Los niños estudiaban Ifá 
de 5 a 7 años, antes de hacer nada de enseñanza. Era como ir en la escuela 
del pasado.

Ivor: - En Cuba, “la mano de Ifá” recibida por un hombre se llama “Awófakan”. 
Durante la ceremonia de 3 días, con varios babaláwos, la persona es unida 
a Ifá y Òrúnmìlà.. y esta ceremonia es el 1er. paso para los hombres que 
serán babaláwos. Hay una ceremonia correspondiente para las mujeres 
que se llama; “Ikofá de Orula”. ¿Reconoce usted, estas palabras y es la 
dicotomía ritual que existe en África?.

Wándé: - “Awófakan” es una corrupción de las palabras “Owóo Fá Kan” que 
significa; “Una mano de Ifá”.  La palabra “Kófá” significa: -  “estudiar 
Ifá”. Nosotros no hacemos distinción entre hombre y mujer ya que ambas 
podrán estudiar Ifá y recibir una mano de Ifá.

Las mujeres que son adivinas de Ifá son llamadas; “Ìyánífá”, pero ellas 
funcionan como babaláwos.  No hay muchas de ellas,  (pero ìyánífá no 
podrá ver Odú). Odú fue una vez una mujer, que debía ser esposa de 
Òrúnmìlà y a quien él cortejaba, pero ella no deseaba casarse con él, y 
decía que era muy viejo, así que ella decidió quitarse su propia vida y 
murió. Pero en una de las visitas de Òrúnmìlà al Cielo, (Òrún), fue capaz 



de traerla de vuelta a la Tierra. A su regreso, ella le pidió a Òrúnmìlà que 
la mantuviera en un lugar secreto donde solo él tuviera acceso a ella.

No todos los babaláwos pueden tener Odù, sólo serán unos pocos. Si una 
mujer adivina con Ifá, es una ìyánífá  ;   no un babaláwo  ; pero no puede 
tener Odù. Al igual que los babaláwos que no posean Odù, no pueden ver 
el de los babaláwos que lo posean. Es un gran secreto. Quien hable de lo 
que esta en su interior lo hará bajo pena de muerte, al igual que aquel que 
mire dentro y no lo tenga, sufrirá una fuerte ceguera que no tendrá cura 
nunca, además caerá en estado de estupor hasta que el dueño descubra al 
intruso. Así lo expresa el odú Òfún Méjì:

“Omodé ò fojú bodù lásán
 Àgbà ò fojú bodù ní òfé.
 Eni ò bá  fojú bodà,
 Ò sì dawo”.

“Un niño no podrá mirar Odù para nada;
  Un adulto no puede ver a Odù sin estar libre de cargos.
  Cualquiera que ponga sus ojos en Odù,
  Deberá y debe ser un sacerdote de Ifá” .................... (Òfún Méjì)”.

Ivor: - ¿Puede uno escudriñar el futuro a través de la adivinación de Ifá?.

Wándé: - Decir, el futuro es parte fundamental de Ifá. Habla del pasado, del 
presente  y  el  futuro.  Cuando  se  adivina,  Ifá  hablará  acerca  de  algo 
relacionado  al  presente,  al  pasado  y  a  las  condiciones  futuras  de  la 
adivinación.

Cuando se conoce el futuro que nos espera, se sabrá que sacrificios se 
deberán  hacer,  para  cambiar  cualquier  elemento,  que  no  venga  muy 
bueno  a  nuestros  deseos  o  futuro,  por  ejemplo  enfermedades  o 
negatividades,  para  que  Ifá  pueda  alterar  esas  cosas  negativas  en 
positivas.

Ivor: - ¿Sabe usted, cuando y cómo morirá?.

Wándé: - No, nadie podrá saber, el día, ni cómo, ni dónde morirá. No vamos a 
Ifá  para  hallar  cosas  especificas  como  esta  que  usted,  le  interesa  en 
demasía. Olódùmarè. no se lo dirá a nadie, ya que es él es dueño de Èmí; 
(aliento de  la  vida)  y  no le  dirá  a  nadie  cuando le  ordenara salir  del 
cuerpo.



“TEXTOS ORALES Y ESCRITOS”

Ivor: - Una de las características de la Santería o Regla de Ocha en Cuba, es la 
competencia continua de la legitimidad entre quien es y quien no es un 
verdadero y competente adivino y los papeles de autoridad que juegan en 
la ceremonia. ¿Podría esta rivalidad o competencia ser producto de no 
tener verdaderos textos escritos?.

Wándé: - Siempre pienso que no todo se escribirá. Ifá es el texto que ciñe a la 
religión. Lo que usted, ha dicho es mucha verdad acerca de las religiones 
con  libros.  Cuando  se  escribe  algo  es  cuando  se  está  sujeto  a  las 
confrontaciones debido a disputas por interpretación.

Ivor: - ¿Por qué es menos el conflicto dentro de la literatura oral?.

Wándé: - Porque la tradición no está fijada, siempre y cuando no se trate de 
fijarla o estancarla. Podrá haber pequeños cambios que vayan llegando. 
Si se habla de fijarla, nos referimos a que no está arreglada. Por supuesto 
hay muchas cosas escritas que no permiten ningún cambio, sino que lo 
concretiza realmente. Algunas personas tienden a tomar algo de lo que 
esta  escrito  literalmente  y  otros que tienen un mayor  nivel  filosófico, 
podrán tomar de un nivel literal y ver la real profundidad que se esconde 
o esta inmersa en el verso o en lo escrito. Por eso es que se suceden los 
temas de controversia y no es sólo en Cuba o Brasil. Al igual que usted, 
no puede ajustar una sala de acomodación a un patrón, ocurrirá en los Èsè 
– estructurales de Ifá. Una vez que algo esta escrito, nadie podrá decir 
nada en sus propias palabras, sino en la forma en que está escrito.

Wándé: - Ciertamente una extensión de la cultura Yorùbá, ha sido transformada 
en  la  América.  Mirando  en  las  imágenes  de  los  òrìsàs  dentro  de  las 
soperas de porcelana y barro de Cuba, las cuales no tenemos ni usamos 
en  África  y  pienso  que es  una  creación con su  propia  tecnología.  La 
mayoría de los receptáculos de nuestros òrìsàs, están hechos de madera, 
piedra, metales y terracota, (?). También ha habido creaciones en el área 
de  la  literatura,  principalmente  en  Cuba.  He  oído  canciones  en  el 
Candomblé  que  tienen  que  haber  sido  creadas  después  del  arribo  de 
nuestros ancestros.

Ivor:  -  Cuando hablamos de nuestros ancestros,  los  cubanos  lukùmí usan la 
palabra Egúngún como un diminutivo de Egún. Como quiera que sea, la 
Sociedad Egúngún, no se afianzo en Cuba, de la misma manera que lo 
hizo en Brasil. No obstante, a esto el Espiritismo cubano es una compleja 
mezcla de la reverencia ancestral europea y africana, que ha influenciado 



fuertemente en el país. ¿Podría usted, explicarnos, el por qué la Sociedad 
Egúngún, es más fuerte en Brasil y no en Cuba?.

Wándé: - No hubo nada que impidiera a los yorùbás llevar los secretos de la 
sociedad Egúngún, así como el sistema de los òrìsàs a través del Océano 
en su viaje de la trata de esclavos, al menos de forma mental. Pienso que 
quienes  arribaron  a  Cuba,  no  habían  profundizado  fuertemente  en  la 
sociedad Egúngún a diferencia de los que arribaron a Brasil. Si sé que 
llegaron  a  Cuba,  porque  los  cantos  y  vestuarios  para  Egúngún  se 
manifiestan de forma idéntica, aunque no se mantengan sus festividades 
o ceremonias grandiosas.

Ivor: - En mis conversaciones con adivinos del Dilogún e Ifá cubanos, el Odù 
Ogbèdí fue usado para ilustrar lo que ellos ven en la situación de Fidel 
Castro, en Cuba. Ellos dicen que aquí un líder llega con una visión de lo 
bueno  de  muchas  cosas,  pero  es  traicionado  por  aquellos  que  están 
cercanos a, él, por la anuencia de sus propios beneficios.

Wándé: - Hay versos de Ogbèdí en el cual Èsù Òdàrà estaba obligado a servir a 
Òòsà; que es Òòsàála u Obàtálá, además de estar obligado a servir a Ifá; 
en fin era esclavo de ambos, ya que les debía mucho dinero y no podía 
pagar  esa  deuda  y  por  eso  él  trabajaba  en  sus  granjas.  Durante  el 
transcurso de la historia, él que también era pescador de mucha suerte, 
sorprendió a Ifá y a Obàtálá, robándoles sus presas de la pesca y cuando 
ellos ofrecieron olvidar su deuda con tal de no ser llevados al tribunal de 
los Ancianos, él dijo: - “Eso, no es suficiente”. Y le dijo a Òrúnmìlà: - 
“Cada vez que estés, adivinando, yo deberé estar presente, al igual que 
cuando  hagas  sacrificio,  yo  seré  el  primero  en  recibir  antes  que 
cualquiera”. Por eso es que Èsù es quien recibirá los sacrificios y aunque 
no sepa  lanzar  Ifá,  su  imagen esta  empotrada  en el  Opón Ifá.  En un 
sentido Ogbèdí puede ser aquí muy relevante. Muchas personas han sido 
burladas, y han sido esclavizadas y quizás Fidel Castro, es visto como 
Èsù Òdàrà  ,   el tramposo que no puede liberarse él, pero libera a otros.   
Quizás ellos piensan que han sido liberados, lo cual en un sentido, pienso 
que es verdad.

Ivor: - Es interesante, ya que la mayoría de los iniciados, asocian a Castro, con 
Elewá, (tipo de Èsù). Por ejemplo, rojo y negro, son los colores de Castro 
y su Movimiento 26 de Julio que le llevó al poder.

Wándé: - Ogbèdí, esta gobernado por Ògún y por Èsù.

Ivor: - Me han dicho los cubanos conocedores del òrísà, que cuando Fidel se 
encontró  con  el  Oóni  de  Ifè,  el  sacerdote  y  su  cuerpo  representativo 



estuvieron limpiándose con un rabo de caballo, ya que lo consideraban, 
(a Castro) una poderosa personalidad.

Wándé: - El Oóni de Ifè, está muy bien protegido de cualquiera en la Tierra. Él 
podría limpiarse él mismo antes que cualquiera. Es en sí mismo un òrìsà. 
Su forma completa  de llamarlo es:  -  “Oóni es  Onìrìsà” que significa: 
“Òrìsà Oóni”. Él esta por encima de cualquier ser humano. La acción del 
Oóni, cuyo titulo es Sàrun, pudiera ser el de la persona que sostiene el 
rabo de caballo.

Ivor: - Algunos cubanos fueron testigos de los gestos del plumero usado por el 
Sàrun, (quien atiende al Oóni) y del Oóni ante Fidel Castro, interpretaron 
esto como un acto de limpieza ante una poderosa persona. ¿Cómo usted, 
lo interpreta?.

Wándé: - Hay una forma de blandir el ìrùkè por aquellos que lo usan, cuando el 
Oóni está hablando, justamente se hace para acentuar sus discursos o para 
acompañarlos,  (apoyarlos).  No  es  un  acto  de  limpieza,  sino  una 
afirmación de apoyo. Es como una respuesta a una llamada, ya que los 
discursos del Oóni, deben ser respondidos. El ìrùkè, puntea y completa 
sus palabras.

Ivor: - ¿Cuál es el significado del Oóni?.

Wándé: - Es el representante de Odùduwà, a quien se recuerda como el padre de 
los  Yorùbás.  Su  dominio  más  importante,  es  la  observación  y 
aprobamiento de los rituales en general. Por ejemplo, cualquier rey por 
grande que sea, tiene que ir a Ilé-Ifè, para ser consagrado e instalado y así 
recibir importantes emblemas de la oficina del Oóni. No hablamos de que 
reine o mande un gran territorio, sino que ejerce pleno dominio sobre la 
integridad religiosa de los Yorùbás. Representa a Odùduwà e Ilé-Ifè es su 
dominio,  el  centro o cuartel  general  de nuestra religión.  El  Oóni y el 
Àláàfin son los reyes más importantes de los Yorùbás.

Ivor: - ¿Cuál fue la misión del Oóni en Cuba en 1987?.

Wándé: - Como padre de los yorùbás: él quiso visitar a millones de personas 
que  trazaban  la  línea  ancestral  hasta  África.  Por  eso  visitó  a  Cuba, 
Trinidad y Tóbago y también fue a los Estados Unidos. Vino a Cuba, 
para ver la forma de vida de los que aún practican la religión yorùbá. Fue 
invitado  por  oficiales  del  gobierno de  Cuba,  que  fueron  con él,  muy 
amables. Le dieron una recepción igual a la de un Jefe de Estado. Yo no 
pude estar allí presente, ya que lo había hecho meses antes para preparar 
esa dicha visita.



Ivor: - Entiendo que antes de su visita, no hubo contactos oficiales entre la tierra 
yorùbá y Cuba, en no menos de 100 años, o sea desde la abolición de la 
esclavitud en 1886.

Wándé: - Usando la agencia de la embajada cubana en Lagos: hemos preparado 
documentos para las autoridades cubanas a firmar por ellos,  para así 
poder  intercambiar  profesores  y  estudiantes  de  ambas  partes,  con 
respecto  al  lenguaje.  Soy  feliz  de  decir  que  por  nuestra  parte, 
completamos todos los trámites  necesarios  y  exigidos.  Pero para  mi 
conocimiento, los cubanos, aún no han sido recíprocos.

Ivor: - ¿Cuál es su impresión de Cuba y si se ha encontrado con algunos de sus 
babaláwos?.

Wándé: - Antes de ir allá, ya conocía a muchos babaláwos cubanos, o sea que 
no era para mi nada nuevo ni especial.  Pero verlos a muchos de ellos 
unidos,  es  realmente  impresionante.  Uno de  los  más  ancianos,  o  sea, 
mayores en Ifá, me fue presentado en la Casa del África y me regalo un 
opón Ifá, que aún conservo.

Ivor: - Como diríamos en Cuba: él era “Alaguá laguá”...  persona  muy vieja.

Wándé: - En yorùbá se dice: “Agba lagba”.... persona envejecida.

Ivor: - En Cuba, los adivinos que usan el Dilogún son llamados “Oriate” o a 
veces;  “Oba Oriate”.  En épocas  antiguas,  los  adivinos  del  dilogún se 
sometían ante los babaláwos, para ser examinados, antes de ostentar el 
titulo  de  “Oriate”.  Algunos  dicen  que  la  palabra  “Oriate”  significa:  - 
“Quien adivina en una estera”, ya que el dilogún se lanza sobre una estera 
trenzada.

Wándé: - El llamado Oriate, no es el único que podría lanzar el dilogún en una 
estera. Cualquiera que adivine con dilogún lo hace en “Àte”, que pudiera 
tomar más sentido, si la palabra “Oba” es adicionada; entonces podría 
significar: - Rey de esos que adivinan en Àte.- “Àte” actualmente no es 
una  estera,  sino  una  bandeja  o  plato  hecho  de  Paja,  para  aquellas 
personas que lanzan dilogún ó 16 cowríes.

Otra posibilidad es que “Àte” sea una equivocación de “Adé”, por lo que 
Oriate, podría ser “Oriadé”, que significa: - “Cabeza que usa corona”.

Ivor: - En Cuba, un babaláwo que ha iniciado a cierto número de babaláwos, se 
le llama Olúo. ¿Cuál es el significado de este titulo en Tierra Yorùbá?”.



Wándé: - Olúwo, es un titulo dado a los adivinos jefes o cabezas de babaláwos 
en un área o ciudad, a veces en una extensa y populosa ciudad. Donde 
vivo en Òyó,  no tenemos Àràbà.  El  más  renombrado es  Olúwo y no 
damos este titulo por la cantidad de iniciados, sino que es la comunidad 
de babaláwos quien lo otorga.

Ivor: - Para completar cualquier ritual en Cuba, un babaláwo dirá: - “Ito iban 
echo”. ¿Qué significa esto para usted?.

Wándé: - Esto es un derivativo de lo que en yorùbá se dice: - “Tó, à bà à lá 
Èsù”. O también: - “Tó, à bà à  wón Èsù”.

Tó significa: - “Gotear”.
“à bà à lá Èsù”: significa: -“Marca imborrable de Eshú”.

O sea, seria como una forma de decir: - “Lo que hicimos, no puede 
deshacerse”.

Ivor: - ¿Qué diferencias, ha usted, observado entre las religiones de Nigeria, así 
como la Santería Cubana y el Candomblé brasileño?. ¿Y cuál práctica 
usted, mismo en Nigeria?.

Wándé: - La religión yorùbá, esta sobre-naturalizada en las América. En Cuba y 
Brasil, la religión se ha vuelto muy elaborada y complicada, siendo en 
África más simple en algunos aspectos. Desde que la extensión africana 
perdió el uso del lenguaje yorùbá, también perdieron una buena parte de 
su literatura. Esto se fue compensando en la recordación y rememoración 
de innumerables tabúes y ceremonias.

Ivor: - En Cuba, muchos rituales del òrìsà, envuelven el uso de velas, las cuales 
se relacionan con la Iglesia.  ¿Hay un uso del fuego para los òrìsàs en 
África?.

Wándé: - No usamos velas, pero si usamos nuestras propias lámparas hechas 
con barro, dentro del cual ponemos aceite de palma. Pero no se usa con la 
intención con la que se usa en América,  que ha adoptado formas que 
podrían venir del Catolicismo. Hay mucha creación en Cuba, en términos 
de rituales y material cultural. Hubo mucha creación en la ampliación y 
viaje de está religión, y quizás, ellos recordaron más de los rituales, que 
hoy en día, hacemos en África, para nuestros òrìsàs.



Ivor: - ¿Es posible que en tiempos antiguos, en la historia yorùbá, los rituales 
hayan sido más complejos, sin embargo se convirtieron en más simples 
en las prácticas contemporáneas?.

Wándé:  -  Es  muy posible  que  hayamos  olvidado  algunos  o  muchos  de  los 
rituales.  Admito, que no hacemos tanto énfasis como se hace en otras 
partes en algunos rituales. Muchos rituales se han mantenido y se realizan 
en la Diáspora actualmente. Si es mejor en África o en las Américas, es 
lo que nunca podré decir. Pero una de las cosas que diré, es que se ha 
vuelto muy costoso.

Muchas veces, cuando sacrifico para el pueblo, algunos dicen: - “Sólo le 
estás dando  1  gallo a Ifá... deberías darle  2 y también  2  a Légba, como 
debe ser”. De hecho, en una prescripción de sacrificio, habrá 8 pollos y 8 
gallinas; Esto cuesta una fortuna”.

Ivor: - Los babaláwos cubanos, me han dicho acerca de su no aprobamiento en 
el  énfasis  de  los  materiales  y  la  subsecuente  comercialización  de  la 
religión. Dicen que en el pasado, ellos buscaban hierbas eficaces en el 
monte.

Ellos debían sacrificar animales si los hallaban perdidos en áreas rurales 
y que con una simple naranja u otra fruta, como sacrificio, ellos podían 
resolver los problemas.

Wándé: - Por eso es que la religión se hace más simple al mismo tiempo. Al 
caso de que la sobre-ritualización ha devenido con la expansión y la no, 
interpretación ni el conocimiento perfecto de los mensajes encerrados en 
los rezos o Èsè Ifá, que por supuesto, traen sus mejores intenciones en la 
forma del lenguaje yorùbá.

Ivor: - Las imágenes artísticas cubanas del òrìsà y las muy populares imágenes 
de Santos Católicos, a menudo tienen o presentan cicatrices en el rostro. 
Las marcas son casi siempre 3 líneas paralelas, las cuales corren de forma 
diagonal, vertical u horizontal por el rostro. ¿Qué significan esas marcas?

Wándé:  -  Significan  o  muestran,  acerca  del  origen  o  de  donde  proviene  la 
persona. La cicatrización o escarificación se hace acorde a las familias, 
para que si los miembros se perdían durante la esclavitud, ya que eran 
constantemente  desplazados  o  huían  de  sus  lugares  de  residencia  y 
nacimiento, pudieran rastrear de regreso a sus familias, si las hallaban de 
nuevo. Así se preguntaban: - ¿De dónde eres? Y se respondía: - “ De 
Òyó”...  ¿De  cuál  casa?”  y  el  interpelado,  mostraba  su  rostro.  Esa 
tradición fue renacida en 1969 – 70; cuando Dr. Danqua, el Presidente de 



Ghana,  en  aquel  entonces,  ordenó  que  los  nigerianos,  incluyendo  el 
pueblo yorùbá,  que vivía en Ghana, debían ser repatriados y miles de 
ellos  fueron  expulsados  de  Ghana.  Recuerdo  muy  vividamente  que 
muchos de ellos que creían que provenían de Òyó, fueron asentados en el 
campo. Algunos de ellos me preguntaban en las calles; -“¿Sabe usted, 
donde habita en Òyó las familias de 4 marcas, y me mostraban sus rostros 
o me decían: - ¡Mi padre me dijo que yo era de Òyó, pero nunca había 
estado aquí!. Así que muchas personas hallaron y buscaron sus relaciones 
antiguas, familiares, por las marcas de sus rostros.

Ivor:  -  Entonces,  esas  marcas  que  fueron  usadas  en  tiempos  ancestrales, 
revivieron en tiempos de la esclavitud.

Wándé: - Si, ellos devinieron más sabios, debido a la despoblación y al caos 
social que vivieron.

“ASTROLOGIA”.

Ivor: - Los babaláwos cubanos, me dicen que ellos estudian los movimientos de 
los  planetas,  la  posición  de  las  estrellas  antes  de  deducir  y  ejecutar 
importantes ceremonias o sacrificios.

Wándé: - Eso nunca ha sido algo importante en nuestra religión. Quizás haya 
devenido  de  algunos  grupos  africanos  en  Cuba  o  de  otras  fuentes 
europeas o asiáticas. Vivimos en una espesa selva, donde a veces, no se 
puede ver la luz solar. Quiénes estudian el cielo viven en llanuras y son 
pastores de ovejas.

Nada relaciona a Ifá con la contemplación de las estrellas, que ha sido 
desarrollado  con  la  expansión.  Para  estar  seguros,  tenemos  algunos 
elementos o idea acerca de las estrellas y la Luna, pero no son gran cosa 
en nuestra creencia y sistema de adivinación.

Ivor: - En Cuba, Olorún es el Dios Sol, un importante òrìsà.

Wándé: - El nombre de Olórun, viene de O-ní-òrun, que significa: “Dueño del 
Cielo”. Es lo mismo que Olòdùmarè, el Omnipotente. Olórun es diferente 
de “Òòrun”, (el Sol). Parece que los cubanos confunden esos términos.

“TIEMPO”.

Ivor: - En Cuba, muchos rituales de Osha, como las iniciaciones, son realizados 
a las 12 del día, cuando está el Sol en su fase más directa y ardiente. El 



Sol, está conectado a Olófin y se cree que a esa hora, él testificará las 
acciones de ciertos rituales.

Wándé:  -  Eso  es  mucha  verdad,  y  hay  muchas  medicinas  que  serán  muy 
potentes en ese momento.

Ivor: - Los rituales para Èsù en Cuba, o cualquier ritual de limpieza, donde la 
negatividad o aspectos malevolentes de Èsù son desviados, deberán ser 
realizados después del amanecer y antes de las 12 del día, así como dejar 
los sacrificios; para Èsù, deberán ser llevados y dejados a esas mismas 
horas, en cruces de caminos o calles, ya que Èsù llegará pidiendo lo suyo 
a las 12 del día o 12 de la noche.

Wándé: - También hacemos cosas así en nuestra tierra.

Ivor: - Antes de la Revolución Cubana, el que toque Bàtá, se hacía de 2 p.m. a 6 
p.m. Se finalizaba a esa hora, ya que se cree que es el momento en que 
los espíritus malevolentes de la noche se vuelven más activos. Al Iyawó, 
se le prohibía dejar o salir de su casa, después de esa hora, al menos por 3 
meses.

Wándé: - Esto ha sido una nueva adaptación en Cuba. Para la mayor parte del 
territorio yorùbá y en todo el año, a las  6  p.m., aún es de día y él se 
empieza a ocultar a las 7 p.m.. Pienso que ha sido cambiado, producto de 
situaciones geográficas.

En  Tierra  Yorùbá,  hay  tabúes  acerca  del  atardecer,  el  amanecer  y  el 
anochecer. No nos guiamos, ni nos adscribimos con el reloj, porque no 
somos  un  pueblo  acostumbrados  al  reloj.  Hablamos  acerca  de  los 
términos, Amanecer, Atardecer y Anochecer...  (Nota: los horarios para 
las fiestas religiosas en Cuba son, controladas por la policía, después del 
triunfo de Castro).

Ivor:  -  Cada  31 de  Diciembre en  La Habana,  los  babaláwos se  reúnen para 
lanzar Ifá y sacar el odù, la profecía y los òrìsàs que regirán ese año. 
Cuando ésto sucede el babaláwo más joven, lanzará el òpèlè, ya que es 
joven  o  más  fresco,  más  inocente  y  no  sabe  aún  decir  acerca  de  las 
decisiones del òpèlè. ¿Resuena ésta práctica en la Tierra Yorùbá?.

Wándé: - Tenemos nuestro propio calendario, por eso no seguimos el calendario 
del  resto  del  mundo.  El  calendario  yorùbá  comienza  en  las  primeras 
semanas de Junio, cuando tenemos el festival de Àgbonnìrègún, que es 
un festival de Ifá en Ilé-Ifè, al que los babaláwos en su totalidad asisten. 
Las personas llegan el sábado y se van el domingo en la tarde. Allí vamos 



al templo de Ifá que está en la cima de la montaña Ìtasè y allí cantamos; 
bailamos y tocamos desde las 8 p.m. hasta la mañana siguiente. En la 
noche  no  hay  manera  de  que  ningún  babaláwo,  pueda  jugar  o  hacer 
trampas con el  òpèlè.  Usted,  no podrá tocar  las  semillas,  sólo toca el 
òpèlè. Los novatos sólo observan y mantienen sus bocas cerradas. Esto es 
un  teatro  para  expertos.  ¡No  para  recién  iniciados!.  A  medianoche, 
elevamos rezos para el mundo entero. Mi deber como Àwíse; Awó Ní 
Àgbáyé, (Vocero de todos los babaláwos en el mundo) es el de expresar 
rezos  para  el  mundo entero en las  medianoches,  todos  los  años.  Esto 
marca  el  comienzo  de  nuestro  divino  calendario  espiritual,  después 
seguirán las invocaciones de todos los òrìsàs para el resto del mundo. El 
Àràbà es invitado en la tarde para evocar a todos los òrìsàs y cantarle a 
cada uno de ellos en su turno. Luego así los òrìsàs serán propiciados con 
sacrificios.

Ivor: - ¿Esto se hace para todos los 400 + 1 òrìsàs?.

Wándé: - Si, y algo más, porque cada Aláàfin de Òyó Oòni de Ifè que haya 
pasado por  el  puesto o cargo,  se  cree que han sido  transformados en 
Òrìsàs. No todos ellos serán recordados, pero teóricamente ellos pudieran 
haber  sido transformados en òrìsàs.  Esas  son las  personas  que fueron 
canonizadas y se convierten en òrìsàs. Así fue como Aganjú y Sàngó se 
convirtieron en òrìsàs. Quien no esté relacionado por medio sanguíneo 
con un òrìsà, no podrá convertirse en òrìsà. Para eso después de la muerte 
se  deberá  tener  sangre  de  òrìsà  fluyendo  por  las  venas.  Una  persona 
ordinaria se convertirá en Egúngún después de su muerte y Egúngún no 
siempre se mezcla con el Òrìsà.

Ivor: - En Cuba, el Ocha, (Òòsà) y las iniciaciones de Ifá duran 7 días. ¿Es así 
Tierra Yorùbá? Y que significan ese número 7?.

Wándé: -  Si,  una persona que está  siendo iniciada permanecerá en un lugar 
confinado al menos por  7  días. El número  7  es muy importante en los 
rituales.

“Olùgbón kì sorò, kó mó kìje.
 Arèsà, àjèjé, cótù làlò,
 Kì í, sorò, kó mó kìje .... (canto Ìjálá grabado por el fallecido Ode 

Abónkada en Òyó).

 Olúgbón performa rituales que duren no menos de 7 días.

 Àrèsà,  cuyo  otro  nombre  es  Àjèjè,  que  recuerda  los  nombres  de 
aquellas personas que hacen temblar de frío en Àlò... 



No se hace un ritual que al menos no dure 7 días.

Algunos rituales duran 5 días. Los días importantes para rituales son en la 
mayoría  números  impares.  Cuando  una  persona  está  siendo  iniciada 
como sacerdote o sacerdotisa de algún òrìsà, el 3ra. día es llamado “Itá” y 
es  muy importante;  ya que la  adivinación será hecha,  para  saber  más 
acerca de los deseos del òrìsà para el devoto en particular que está siendo 
iniciado. El 5to día es muy importante también, así como el 7mo. que es 
cuando termina.  Cada uno de esos días,  se sacrificarán animales.  Hay 
algunos festivales que duran 17 días, como el Egúngún. En el caso de 
Òrìsà Okò, una iniciación podrá durar hasta 3 meses.

Ivor: -¿ La semana yorùbá es de cuatro días...?

Wándé: - Lo cual es considerado como de 5 días, ya que se cuenta el propio día, 
para así relacionarla con los rituales que se realizan.

Ivor: - En Cuba, cada Lunes es el día de Elegguá. ¿Tienen ustedes, esa misma 
noción para sus plegarías y rezos a Elegguá en Tierra Yorùbá?.

Wándé: - No.

Ivor: - He sido testigo en Cuba, de ver a un anciano ser poseído por Sàngó, 
siendo lisiado y le he visto bailar con una gruesa rama de plantas en su 
cabeza.  A  veces  los  Oní  Sàngó  mientras  bailan,  cargan  calderas  o 
cazuelas metálicas muy llenas y cargadas de agua o harina hirviente, al 
igual que las beben o comen. ¿Esta escena le es familiar en África?.

Wándé: - Sí. Tenemos situaciones similares en África. El papel de un “elégun” 
es muy importante en Sàngó. Incluso para aquellos que sean clarividentes 
y que no sean poseídos, podrán ver cosas y decir mensajes de Sàngó. Mi 
abuelo  materno,  llamado  Ìsòlá  fue  un  elégùn  de  Sàngó.  “Elégùn” 
significa:  -  “Alguien  que  siempre  está  “montado”  por  Sàngó.  En  un 
festival o congregación será la persona a través de la cual se recibirán los 
mensajes  a  las  personas  que  lleguen  de  Sàngó,  por  eso  elégún es  un 
médium o “caballo” de Sàngó.

“TERMINOS YORÙBÁ / LÚKUMÍ”

Ivor:  -  Los  cubanos  lúkumíes  llaman  a  la  policía  “Aché-lú”.  ¿Cómo usted, 
traduciría ese término?......(A partir de una conversación con Esperanza 
Corona, “Okántomí).



Wándé: - “Se” aquí es para hacer algo. “Ilú” es una ciudad. Por lo tanto “A-sè 
ìlú” asèlú – achèlú...  Àse-ìlú, significará: “Aquellos que administran la 
ciudad.  En tiempos de nuestros ancestros en África,  no había policías 
como hoy en  día.  Opino que  el  término àse-ìlú,  fue  desarrollado por 
nuestros ancestros al llegar a Cuba. En Nigeria se le llama a la policía 
“Olópàá” que significa; “Aguantador de un club”. También es de nueva 
creación, ya que la policía siempre golpea a la gente en el club.

Ivor: - En Cuba, la palabra “Aleyo”, es usada para describir una persona no 
consagrada en el òrìsà...  (a partir de entrevistas con Celina González y 
Mercedita Valdés).

Wándé:  -  La  palabra  correcta  Yorùbá  es  “Àlejò”.  La  influencia  del  idioma 
español en Cuba hace que se cambie la “j” por la “Y”, Àlejò significa: 
“extranjero” o “invitado de la casa”.

Ivor:  -  Una  “apetebi  de  Orunlá”  es  una  mujer  que  ayuda  a  los  babaláwos 
cubanos en sus prácticas de Ifá. A menudo son sus esposas, también he 
sabido de un babaláwo que su madre es su apestebi. Una apetebi tiene 
que tener recibido la mano de Orula.

Wándé: - Apètèbí es la esposa de un Sacerdote de Ifá. En África, una apètèbí es 
a menudo la esposa del babaláwo, quien realiza los sacrificios. Apètèbí 
fue una de las esposas originales de Òrúnmìlà.

Ivor:  -  Awó es traducido en Cuba como “secretos”  y por los  investigadores 
como “conocimiento esotérico”. ¿Cómo usted lo traduciría?.

Wándé:  -  Awó  en  yorùbá  se  refiere  al  secreto  o  conocimiento  esotérico 
relacionado a las 5 áreas principales de nuestra tradición:

1. Awó Egúngún, conocimiento esotérico relacionado a los ancestros.
2. Awó Orò, conocimiento esotérico relacionado con Orò, que es otro 

ancestro espiritual.
3. Awó Ìsèse, que es el conocimiento relacionado a la curación y las 

hierbas medicinales.
4. Awó Ifá, relacionado con Ifá.
5. Awó Ògbóni, relacionado a la sociedad Ògbóni.

Ògbóni  es  lo  profundo  de  todos  ellos,  en  términos  de  los  secretos 
contenidos,  pero  no  necesariamente  en  términos  de  capacidad  o 
profundidad  de  lo  que  se  considere  información  o  el  conocimiento. 
Cualquiera que haya sido consagrado y admitido en ésta sociedad secreta 



o semi-secreta, podrá llamarse el mismo un Awó, pero la palabra “Awó” 
de forma ordinaria es usada para el babaláwo.

Ivor: - En Cuba, Babalú-Ayé es un importante òrìsà, cuyo nombre divino es 
Asujano Asoyi.

Wándé: -  Nosotros le llamamos Obalúayé.  A veces también se le llama por 
“Òrìsà  a Baba”.  No puedo descifrar  que cosa es Asujano Asoyi,  pero 
estoy seguro que es un nombre yorùbá. Otro nombre dado es Sònpònná, 
pero  éste  nombre  casi  está  olvidado  y  proviene  del  lenguaje  Fon, 
Obalúayé es “Rey del Mundo”.

Ivor: - ¿Cómo está este òrìsà relacionado a la peste, según me han dicho?.

Wándé:  -  Es  un  importante  guerrero,  que  controla  el  “Wòròkò”  o  a  los 
“wòròkós”. Son agentes de Obalúayé que puede hacerle la guerra a la 
gente como hacen los Ajogunes. Por eso es que la gente piensa a menudo 
que está relacionado a la peste. Pero nunca castiga con la viruela u otras 
enfermedades, a menos que se haga algo que se merezca ser castigado. Al 
recibir  esa  información,  mandará  a  sus  guerreros  a  castigar  de  forma 
impune y dura.

Ivor: - En Cuba, el prefijo Balo, o Bale, es usado para los hijos de Ògún, que se 
les llama “Balogún”.

Wándé:  -  La  palabra  Balogún  viene  de  la  forma  verbal  “Iba-ni  ogún”  que 
significa: “Señor de la Guerra”. Esto no está directamente relacionado al 
òrìsà Ògún. En casa, cuando nos referimos a un hijo de Ògún, decimos 
“Omò Ògún”.

Ivor: - Lydia Cabrera, escribió que Dilogún significa: “Dieciséis”.

Wándé: - Esto es incorrecto. Los números importantes en el sistema numeral 
yorùbá  son  10,  20,y  múltiplos  de  20,  1000  y  múltiplos  de 1000. Esto 
proviene del hecho de que una persona tiene 10 dedos en las manos y 10 
en los pies, lo que hace fácil contarlos ya que hacen 20. Tenemos palabras 
para uno, dos, tres, etc. Para decir once, decimos: “Diez más uno”. Doce 
es; “Diez más dos” y así hasta catorce, pero para decir quince, decimos: - 
“Veinte menos cinco” ya que la unidad contable después del diez, es el 
veinte. Dieciséis seria  “Eérindínlógún” que significa; “cuatro es menor 
que veinte. Dilogún significaría lo mismo.



Ivor: - “Ebó de entrada” es una adivinación realizada por los babaláwos cubanos 
para investigar la preparación de un neófito que va a iniciarse en Ocha. 
¿Se hace lo mismo en tierra yorùbá?.

Wándé: - Sí. Una persona para ser iniciada deberá estar en confinamiento por 7 
días. En caso de Òrìsà Oko, podría ser de  3  meses o más. Deberemos 
estar  seguros  que  esta  persona  este  puramente  pura,  para  que  no  sea 
afectada por fuerzas sobre naturales que se invocan durante esos días en 
concepto de enfermedad. Esto es muy serio como trabajo. Se cortará el 
cabello, se harán inscripciones en tú cráneo, será pintado y la persona 
será aislada. La persona hará ebo para ser capaz de soportar esta rigurosa 
y traumática experiencia.

Ivor: - Los òrìsàs cubanos tienen sagrados números, para cada uno de ellos.

Wándé: - Es nuestro propio caso. Por ejemplo Èsú es un termino genérico para 
todos los aspectos que tiene el òrìsà en la tradición de Ifá. Algunas de las 
formas de Èsù son llamadas: Elégbárá o Légbá. Los yorùbás cubanos han 
vivido  en  un  contexto  europeo  por  largo  tiempo  y  han  estado  más 
conscientes  acerca  de  la  numerología,  lo  cual  usan  para  todo.  Esto 
aunque sea influenciado por el contexto europeo, está muy bien.

Ivor:  -  “Ibae,  bayén  bayén  tonú”  es  parte  del  rezo  lúkumí  cubano  para  los 
ancestros a menudo traducido como:- “Descanse en paz”. ¿Podría usted 
decirme el origen de esta frase?.

Wándé: -Esto viene o llega de “Ìba e ìba e enì tó nù” que significa: - “Yo te 
saludo,  saludo  a  usted  que  ha  desaparecido”  o  también  podría  ser:- 
“Aquel que más nunca será visto”.

Ivor: -Ìtá, es el 3er. día en las ceremonias de Ochá en Cuba.

Wándé: -Ìtá, significa “tres” en yorùbá y en muchos otros lenguajes africanos.

Cuando hablamos en sentido ordinario, decimos;  “èta” para decir tres. 
Pero cuando nos referimos a algo espiritual diremos “ìta”.

Ivor: -En Cuba, Iyá es madre y se basa en la palabra para una iniciada femenina; 
“Iyálocha”.

Wándé: -Primeramente, “Ocha” es una forma disminuida de “Òrìsàs”; “Òòcha” 
es una forma dialéctica de Òósá, “Ìya” – ni – òòsá” significa: “madre que 
tiene Òòsa”. “Ní” es tener. Pero en el contexto inter-vocálico donde “Nì” 



cambia para “ló”, es como un fenómeno conocido donde “n” cambia para 
“l” en ciertas circunstancias. Por eso se cambia a “Ìyálóòsà”.

Ivor: -Iyawo literalmente significa: ”esposa”. ¿Significa esto que el Iyawo esta 
“casado(a) con el òrìsàs?.

Wándé:  -Iyawó  es  un  nuevo  iniciado(a).  Significa  esposa  en  el  sentido 
espiritual,  pero  no  es  estar  casado(a)  con  ningún  òrìsàs,  pero  si  esta 
ligado(a) al òrìsàs en la forma de como un esposo(a) apoya y cuida a su 
pareja. No hay connotación sexual en ello.

Ivor: -“Maferefún” es una palabra lúkumí cubana que significa; “Dando gracias 
para... en homenaje de...”. Se usa antes del nombre de algún òrìsàs; por 
ejemplo: -¡ Maferefún Sàngó!-.

Wándé: -“Mà á fèrèfún” literalmente significa: - “Daré mis ganancias” “Èrè” es 
productividad o ganancia. Si se adivino y se pidió sacrificar a Elégbára y 
se hace el sacrificio, entonces se será exitoso, parte de las ganancias que 
usted,  haga,  retornara  al  òrìsà  que le  ayudo a  usted.  Podría  significar 
también “darlo a una deidad”. La ganancia dada al dios, no tiene que ser 
material en su naturaleza, podría ser gracias o rezos de agradecimiento.

Ivor: - Mo dupué es un termino cubano lukùmí para; “Yo doy gracias”.

Wándé: - Mo dupué, “Yo doy gracias” o “Estoy agradecido”.

Ivor: -Òbba es un òrìsà en Cuba, que simboliza la fidelidad conyugal. Ella es 
conocida como el amor eterno de Sàngó. Un buen conocido mito habla 
de como se corto sus orejas para alimentar a Sàngó y así mantenerlo a su 
lado. Es hermana de Ochún y habita en el cementerio.

Wándé: - Oba se manifiesta ella misma como un río, lo cual es tributario de 
Òsun no tan lejos de Òyóo. El mito de las orejas de Oba es bien conocido 
en tierra yorùbá.

Ivor: - Oddúa es òrìsà cubano conocido como “El rey de los Ancestros”. Se le 
considera un òrìsà pacifico, que en algunos pensamientos se considera 
mujer.

Wándé: - Odùduwà es la forma completa de su nombre. La forma diminutiva es 
Oòduwà. Su titulo es Olófín Àyé, que significa: - “Regidor de la Tierra”. 
Olódùmarè, cuyo otro nombre es Olórun, es Olófín òrún que significa; 
“Regidor del Cielo”. Si se dice que se ha recibido Olófín, es realmente de 
Odùduwà del que se habla.



Durante el festival anual de Obàtálá, conocido como Edì; el traspaso de 
Obàtálá,  hacia  Odùduwà  es  celebrado  con  una  competencia  de  lucha 
entre  el  jefe  de  los  sacerdotes  de  Obàtálá, y  el  Oòni,  rey  de  Ifè  y 
representante  de  Odùduwà,  que  siempre  finaliza  con  la  derrota  de 
Obàtálá,  o  sea  del  jefe  de los  sacerdotes.  Así  fue como la  corona  de 
Obàtálá;  “aré”  se  traslado  a  Odùduwà  Pero  Obàtálá,  aún  se  le  llama 
“Alárè”; (dueño de Arè) en nuestros días. Esto nos demuestra que hubo 
entre ellos algún disturbio o trifulca muy grande debido a la corona.

De  alguna  forma,  Obàtálá,  y  Odùduwà  son  dos  fuerzas  antagónicas. 
Podían  haber  sido  cazadores  o  sibilantes,  pero  no  lo  sé.  La  fuerza  y 
energía de Obàtálá, es fría, tranquila como el poder del agua, que no es 
nada radical. Pero Odùduwà representa el poder estatal, algo que se hará 
con violencia. ¡No es un òrìsà pacífico, de hecho es un òrìsà guerrero.

Ivor: - Ochún, es el òrìsà cubano de las aguas dulces, el amor, la belleza, el 
dinero y la lujuria. Ella es el símbolo de la coquetería y la sexualidad 
femenina.  Se  llama  afectuosamente  “Iyalóde”.  En  las  ceremonias  se 
llama como “Ochún moríyese yéo”. En Nigeria es la deidad del río que 
corre a través de la ciudad de Òsogbo.

Wándé:  -En  África  le  llamamos  “Oóre  yèyé”  que  significa:  -  “La  Madre 
benevolente”, “Oóre” es benevolencia o bendición. “Yèyé” es una madre 
o abuela, o una mujer que no es una madre ordinaria,  pero que se ha 
engrandecido a causa de su edad, o de su posición, etc. Una mujer de 
cualquier edad que ha parido, se le llama Ìyá, pero si llega a ser abuela, o 
cambia de manera favorable su estatus, se llamara “Yèyé”.

Ivor: - En Cuba, el nombre de “Ògúndeyí” ha sido traducido como “legitimo 
hijo de Ògun”. ¿Qué significa para usted?.

Wándé: - Esto no se refiere a legitimo o ilegitimidad. Si una mujer pare un hijo 
y mere y pare otro y muere también, los yorùbás dirán que esta siendo 
abrumada por un hijo àbíkú. Ella ira a un babaláwo y se le hará particular 
sacrificio a un òrìsàs determinado, y si ese òrìsàs es Ògún y ella pare de 
nuevo y el niño no muere, significa que la deidad le ató a la tierra. Eso 
significa; “Ògúndeyí”... (Ògún ata abajo a este).

Ivor: - En Cuba, el término Ojùgbònà, también se dice “Yumbona”: “Yumbon” 
y es un asistente del padrino o la madrina de un iniciado y que asumirá 
los deberes del padrino en caso de muerte de, él (ella). Me lo trajeron 
como: “Ojos que ven el destino del iniciado”.



Wándé: - Ese término no tiene nada que ver con ojos, ya que “Ojú” tiene un 
tono  alto.  “Ojùgbònà”.  “Jù”  es  “limpiar  algo”.  “Ònà”  es  “camino”. 
“Ojùgbònà” es “alguien que aclarara o limpia el camino”, como la selva 
o el bosque. Cuando alguien desea ver al babaláwo famoso y mayor de 
edad, deberá ver primero a su Ojùgbònà que esta encargado de allanar y 
aclarar la cita y ver sí todo esta en orden. Todo babaláwo mayor de edad 
y experto, deberá tener una Ojùgbònà, que sea en sí mismo babaláwo. 
Hay un canto Ijala que dice así:

“Bá a bá  Ojùgbònà wòlú
  Olúwo là á ké é sí
  Òòdò Ojùgbònà a là á bèèrè”.

“Cuando entramos a una ciudad,
  Es al Olúwo al que primero llamamos,
  Y es la casa de la Ojùgbònà por la que primero preguntamos”.

Ivor: - En el concepto católico, un padrino lleva el papel del padre en caso del 
padre biológico llegue al deceso. El término padrino(a) es usado en la 
Santería  para  denotar  a  un  profesor  espiritual.  En  yorùbá  es  llamado 
“Bàbálóòsà”. ¿Existe este concepto en África Occidental?.

Wándé: - El maestro de uno es llamado Babá, si es un hombre, o Ìyà si es una 
mujer. Ahora si ella es una mujer anciana se le llama Yèyé.

Ivor:  -  A  menudo  se  ve  en  Cuba,  la  competencia  de  los  padrinos  por  los 
ahijados.

Wándé: - En África no existen las “casas” como en América. Esto podría ser 
producto del rompimiento de la familia a causa del sistema político y de 
emigración.  Nuestras  propias  familias  se  mantienen  en  contacto 
actualmente,  de hecho también mezclan a  los  extranjeros y  si  nuestra 
sociedad se hace cada vez mas industrializada y las personas dejan sus 
hogares para trabajar  en lugares distantes,  entonces la situación pueda 
cambiar al igual que en las Américas.

Ivor: - En la tradición cubana, cada Iyawó puede recibir de  4 ó más òrìsàs en 
cada ceremonia de Osha, y podría ser que más tarde reciba otros más. Por 
supuesto  su  cabeza  esta  coronada  con uno sólo.  ¿Qué usted opina de 
esto?.

Wándé: - De ellos no hacen nada diferente a lo que nosotros hacemos, ya que no 
ponen 2 òrìsàs en la cabeza del Iyawó al mismo tiempo. Pero uno debe 
conocer y saber acerca de cada òrìsàs que se recibe, donde se envuelve el 



aprendizaje  esotérico,  litúrgico  y  ceremonial  de  cómo  cuidarlos  y  al 
mismo tiempo cuidarse de ellos. También exige en la especialización de 
sus cantos y tabúes de cómo alimentarlos regularmente y porque se les da 
ese  alimento.  Por  eso  no podemos darle  a  una persona    6   òrìsàs  al   
mismo tiempo  .  

Las energías de los òrìsàs no son las mismas, ni se parecen en nada. No 
hacemos nada bueno si le damos a una persona un òrìsà pacifico y otros 
guerrero o violento.  No conozco ningún tabú acerca  de recibir  varios 
òrìsàs al mismo tiempo, ni de poner dos en la cabeza, pero opino que no 
es justamente algo práctico.

Ivor: - Los mayores cubanos explican que se reciben los òrìsàs en el orden de 
resolver ciertos problemas de salud y progresos, así como vayan llegando 
y no cuando no se tiene necesidad de ellos.

Wándé: - Los òrìsàs no son para decoración de la casa. Deberá haber una fuerte 
razón para desear recibir una deidad y eso lo dice la adivinación.

“BATA DUNDUN Y LA LITERATURA DE LOS TAMBORES”

Ivor: - Los tambores Bàtá son uno de los más famosos instrumentos litúrgicos 
del  pueblo  yorúbá.  Son  usados  para  la  adoración  de  ciertos  òrìsàs; 
principalmente  para  Sàngò  y  para  los  Egúngún,  (los  ancestros).  Los 
tocadores  de  bàtá  son  miembros  de  la  sociedad  o  hermandad  de 
seguidores  de  Àyàn,  el  òrìsà  del  tambor.  Los  miembros  de  esta 
hermandad  fueron  llevados  a  Cuba  como  esclavos  y  asentaron  sus 
costumbres de tocar los tambores en  1820. Este con conocimiento se ha 
mantenido en Cuba hasta el día de hoy a través de la línea ritual. En vez 
de  “Àyán”,  los  cubanos  dicen  “Añá”,  (pronunciado  Anyá)  y  los 
tamboreros son consagrados, para tocar en las ceremonias del òrìsà. Cuba 
es el único país en América que mantiene la tradición del Bàtá, desde los 
tiempos coloniales hasta el día de hoy.

Uno de los fundadores del Bàtá, en Cuba, fue llamado “Anyabí”.

Wándé: - Àyánbí: significa: “Hijo de Àyán”, que es el òrìsa de los tamboreros.

Ivor: - Otro de sus fundadores fue llamado; “Atandá”.  

Wándé: - Àtándá es un nombre conocidísimo en tierra yorùbá. Hay 3 nombres 
que los yorùbás usan especialmente entre la gente de Òyó. Usamos un 
nombre  personal  que  se  adquiere  el  día  del  nacimiento  y  que  es  la 



responsabilidad de los padres por darnos ese nombre personal. También 
usamos  un  sobrenombre.  Y  el  tercero  es  un  nombre  religioso  o  de 
adoración e invocación. Cuando me levanto en las mañanas y saludo a 
mis  hijos  y  descendientes,  les  llamo  por  sus  nombres  litúrgicos  o 
religiosos. La mayoría de las personas usan el de Àtàndá como nombre 
religioso,  otros usan el  sobrenombre o el  personal.  Es bueno saber el 
nombre y yo podría hablarles mucho acerca de este tema y su significado, 
lo cual se ha perdido en nuestros días.

Ivor: - Muchos de estos antiguos tamboreros, tocaron en un famoso cabildo de 
Sàngó llamado “Sàngó Tedún” o “Alakisá”.

Wándé: - “Sàngó Tedún”. Significa: “Sàngó amontonó arriba edùn”. “Alakisa” 
no me permite de manera fácil traducirlo, pero sin duda es un nombre 
yorùbá.

Ivor:  -  Tonaché  fue  el  nombre  de  una  orquesta  de  Bàtá  en  La  Habana.  Es 
traducido como “Los lideres, quienes se adelantan al resto”.

Wándé:  -  “Tonàse”  significa:  -  “Aquellos  que  reparan  el  camino”.  Ònà  es 
camino.

Ivor: - Pablo Roche fue uno de los famosos tamboreros de la primera mitad del 
siglo  XX.  Él  fue  llamado  “Okilákpá”  o  “Akilakpa”,  traducido  como 
“Brazo fuerte”. ¿Qué significa este nombre para usted?.

Wándé:  -  “Akilápá”  es  un  nombre  muy  conocido.  Actualmente  es  un 
sobrenombre  o  apodo;  no  es  un  nombre  de  nacimiento.  Significa; 
“personas  de  brazos  fuertes”  y  no  necesariamente  se  le  da  a  un 
tamborero, sino a cualquiera que tenga musculatura regia.

Ivor: - El Jefe del Bàtá es llamado “Kpuataki” en Cuba.

Wándé:  -  Esto  podría  ser  otra  forma  de  la  palabra  “Pàtàkì”  que  significa 
“Persona importante”.

Ivor: - En Cuba, un maestro de Bàtá, realiza todos los estados o etapas de hacer 
un  tambor,  comenzando  con  las  ceremonias  del  corte  de  un  árbol 
especifico para el trabajo en la madera, (talla), la seguridad del toque y su 
transmisión,  (garganta del  instrumento),  hasta la consagración final  de 
ese tambor. Esta persona podría ser llamada “Agbéguí”; (Escultor). ¿Le 
es familiar a usted?.



Wándé: - Le llamamos a cualquier madera tallada “Agbégi” o con un mejor 
estilo o habilidad de tallaje, “Agbégilére”, que significa: - “Persona que 
talla madera en una hermosa imagen”. En África una sola persona, no lo 
hace todo. El tallador o Agbégilére; esculpe o talla la madera y el tocador 
o tamborero le pone el cuero y hace las demás consagraciones.

Ivor:  -  En  los  años  60 y  1970, Jesús  Pérez,  conocido  como  “Obá-Ilú”  fue 
considerado  como el  más  famoso  tamborero  y  creador  de  Bàtá  en  la 
tradición habanera. “Obá-Ilú” fue traducido como: “Rey del Tambor” o 
“Rey del Pueblo”.

Wándé:  -  “Oba  ìlù  significa  “Rey del  Tambor”.  También  tenemos personas 
llamadas así en África. Este sobrenombre se les da a aquellos que son 
muy buenos tocadores de tambores Bàtá o tambores dúndún. Ahora “ìlú”, 
significa: “pueblo o ciudad”. El error está en la pronunciación e incluso 
en la  forma de escritura.  Un desliz  o  cambio tonal  podría  cambiar  el 
significado completo de una frase o palabra.

Ivor: - Los lúkumí cubanos son admirables por sus técnicas de mantener sus 
legados ancestrales yorùbás. Pérez fue llamado “Rey del Tambor” por su 
habilidad para hacer mover emocionalmente a las gentes con la música 
de su tambor. Al mismo tiempo, ese carisma personal, le valió una gran 
popularidad que le dio el nombre de “Rey del Pueblo”. Aunque se haya 
perdido el conocimiento del lenguaje hablado, aquellos que recuerdan el 
pass-words, (clave) de las palabras mantienen sus sonidos activos en el 
vocabulario. (Entrevista con Lázaro Sanabria. “Papaito”. Regla 1996).

Pérez trajo su tropa al FESTAC 77, (Festival de las Artes Africanas y sus 
Culturas), en Lagos y viajó de forma especial a Òyó, el lugar original de 
su òrìsà asentado, Sàngó. Su presencia con los tambores Bàtá cubanos 
fue  celebrado  como la  1ra. vez  que  el  Bàtá  de  América,  regresaba  a 
África.

Wándé: - Eso es muy posible que haya sucedido.

Ivor: - Testigos de éste viaje, me dijeron que cuando Pérez, tocó delante del rey 
de Òyó, éste se sorprendió muchísimo de oír tocar en el estilo del yorùbá 
antiguo, lo que ellos tocaron y cantaron.

Wándé: -  Los cubanos se apasionan muchísimo en hablar  acerca del  yorùbá 
antiguo.  ¡No hay  nada  que  sea  realmente  así!.....  ¡Sólo  existe  en  sus 
mentes!. Si algo existiera y existe del todo, es lo que encierra el lenguaje 
de Ifá y los cantos de los òrìsàs, pero que nadie habla como un lenguaje 
cotidiano  y  diario.  ¿Qué  le  ha  pasado  a  los  cubanos,  que  2 ó  3 



generaciones atrás, el lenguaje yorùbá, era la “lengua franca de las calles 
de La Habana y Matanzas? .... pero que ha sido olvidada ya que no se 
estudia en La Habana, ni en ninguna escuela. La negligencia oficial ha 
llevado al pueblo a olvidar esa lengua, ya que recuerdan los cantos, los 
rezos y las ceremonias, pero no saben los significados. Pronuncian mal, 
porque no saben lo que están diciendo, pero se justifican hablando de que 
eso  es  “yorùbá  antiguo”.  No lo  es,  sino  es  la  forma de  expresión  de 
aquellos que los dirigen, cantan y ceremonizan, pero que no hablan el 
yorùbá como un vehículo diario del pensamiento.

Ivor: - ¿Cómo evaluaría usted, los tamboreros cubanos y los nigerianos?.

Wándé: - Hay mucho de correspondencia entre el lenguaje de los tambores bàtá 
cubano. Hablo del ritmo, las melodías con respecto a como es tocado en 
África. Hay de muchas formas diferencias muy significativas. El juego de 
Bàtá en Cuba es de 3 tambores y el de nosotros es de 5. En África, el Bàtá 
posee  una  literatura  viva.  Los  músicos  entrenados  podrán  rendir 
canciones y sonidos desde la literatura del bàtá, y podrá usar el tambor 
para imitar discursos ordinarios. Ellos también le hablan a las personas 
con el sonido del tambor. En Cuba, una buena parte de esa literatura ha 
sido  olvidada.  Además  creo  que  el  Bàtá  africano  pueda  parecer  más 
versátil,

Ivor:  -  Nosotros,  aficionados  de la  música  del  África  Occidental,  a  menudo 
oímos acerca de “tambores parlantes” de África. ¿Qué significa ésto?.

Wándé: - Cuando decimos que un tambor “habla”, nos referimos a la literatura 
de que el tambor y su tamborero han aprendido en el corazón, de lo cual 
quien les oyen también sentirán. Esto es lo que el tamborero reproduce en 
sus toques. Cuando un tamborero hace uso de la literatura, una vez usted, 
la  conozca,  los  podrá  entender  y  se  establecerá  una  comunicación 
perfecta entre el toque y quienes le escuchan. El Bàtá y el Dùndún son 
los dos mayores tambores yorùbás  parlantes.  El  Bàtá  podrá ser  usado 
para  pronunciar  un discurso ordinario  hasta  en Inglés,  pero podría  no 
estar muy claro, ya que habría mucha ambigüedad. Si uso el Bàtá o el 
Dùndùn para decir: - “Mo dé jeun”; (Yo quiero comer), una vez que no 
es parte de la literatura del Bàtá, la audiencia comenzará a buscar, en sus 
conocimientos de la literatura, aquellos que suena parecido a lo que oye 
en ese instante, pero como no se halla en la literatura, le darán diferentes 
significados a lo que se está expresando y el mensaje será ambiguo. “Mo 
fé jeun” podrá ser interpretado como “Mo fée mumi” que significa; “Yo 
quiero beber”. La literatura de cualquier tambor parlante es un texto que 
el tamborero y la audiencia conocen. Los tamboreros me saludan con la 
siguiente literatura tocada en sus tambores:



“Abímbólá, baba n baba á jé.
 È bá à tàkìtì,
 Ké e for´solè,
 Baba n baba á jé,
 Ifá ó polúwa rè je,
 Òpèlè ó polúwa rè je,
 Eni ó bá fojú èkùó Òrúnmìlá,
 Ifá ó polúwa rè je”

“Abímbólá, un padre siempre es un padre.
 Aunque usted dé un salto mortal,
 Y golpeé su cabeza contra el suelo,
 Un padre siempre es un padre,
 Ifá va a matar esa persona,
 Òpèlè va a matar esa persona.

Cualquiera  que  mire  a  Òrúnmìlà,  como  si  él  fueran  ordinarias 
nueces de palmas.

Ifá va a matar a esa persona”.

Así es como los tamboreros de Bàtá y Dùndùn me saludan cuando me 
ven. Si usted, no conoce la literatura, pensará que significa algo más o 
menos de lo que le he traducido, pero los tocadores y la audiencia saben 
muy bien lo que significa. Por eso es que cuando decimos que un tambor 
habla,  no  estamos  diciendo  literalmente  que  hace  como  los  seres 
humanos, sino que se siente con el alma y el corazón.

Ivor:  -  ¿El  lenguaje  yorùbá  viene  del  lenguaje  del  tambor,  como  aseveran 
algunos investigadores, o el lenguaje del tambor proviene del articulado 
yorùbá?.

Wándé: - El lenguaje del tambor, o mejor dicho, la literatura tamboril, viene o 
procede  del  lenguaje  articulado  yorùbá.  La  palabra  hablada  llegó 
primero.  Lo  que  expresan  los  tambores  es  parte  de  la  literatura  que 
muchas personas conocen de la cultura y consiste en cortas expresiones o 
slogans o refranes, proverbios u oraciones en la cultura.

No hay forma de haber una civilización sin lenguaje articulado, ya que el 
pensamiento y el lenguaje son inseparables. El lenguaje predice todo. Y 
como usted, sabe los yorùbás inventaron además del Bàtá y el Dùndùn, 
inventaron otros tambores que hablan más que cualquier tambor en el 
Mundo. Es comparativo a querer hacer hablar un piano o una guitarra, 



pero probablemente no se entenderá lo que se desea expresar por el 85% 
de quién oye.

En el caso del tambor parlante, no es así,  pero la ambigüedad llegará 
debido a que habrá “x” números de otras construcciones de tambores que 
podrán  sonar  parecido  en  su  exterior,  pero  por  fuera  del  texto  de  la 
literatura.

Por ejemplo, ésta literatura del tambor Dùndùn;

“A wí wíí wí è lé è fé,
 A fò fòò fò è lé è gbà
 A gbélù sílè, a tún fenu wí.
 Àpotí salákàrà kábíáwú.
 A wí,
 Enu ni ò kálásejù;
 A wí

“Hablamos y hablamos, pero tú reniegas de nuestras palabras.
 Avisamos y avisamos, pero no nos escuchas ni obedeces.
 Acostamos nuestros tambores y hablamos con las palabras de la   
 boca.
 El banquillo ha derribado al sellador de àkàrà.
 Nosotros hablamos,
 Pero las palabras de la boca no son suficientes para los extremistas,
 Nosotros hablamos”.

Esta es una canción que todo tamborero de dùndùn conoce, así como la 
audiencia. Pero si una persona que vive en Lagos donde no es frecuente 
el  sonido  del  dùndùn,  cuando  oiga:  “A  wí  wíí  wí...  podrá  pensar 
erróneamente  en  otra  sentencia  yorùbá  o  diferente  frase  yorùbá.  El 
idioma del tambor es una literatura de un texto muy bien definido. Para 
conocer el texto de la literatura deberá conocer el lenguaje, sino le será 
indescifrable.

Ivor: - Una vez fue establecido el Bàtá en Cuba, ha sido usado para ceremonias 
especificas vitales dentro de la religión. En Cuba, “la presentación al 
tambor es una ceremonia, en la iniciación del sacerdote, (santero)(a)), 
es el reconocimiento publico del nuevo sacerdote(a) ante la comunidad. 
Es también un ritual donde los òrìsàs,  o mejor dicho el òrìsà “Añá” 
presenta a la nueva persona ante Olófin, (Olófin Òrun), confirmando así 
su coronación. Bàtá es tocado para testificar el “nacimiento” del nuevo 
sacerdote (a), así como también su muerte. Y no habrá funeral lúkumí 
(Itutu)  que  no  esté  completo  sin  la  presencia  de  “Añá·”  que  esta 



considerado como mensajero de Olófin ¿Cómo y para qué es usado el 
Bàtá en la tierra yorùbá?.

Wándé: - Bàtá es un tambor muy versátil. Si se está nombrado a un bebé, se 
llamará a un tamborero de bàtá, al igual que en la instalación de un Jefe. 
En Nigeria  el  Bàtá es  usado para  Egúngún, para Sàngó, Ògún y para 
ocasiones sociales y religiosas también. En otras palabras, el Bàtá no sólo 
se usa para situaciones de rituales. Se sabe que originalmente fue tambor 
de Sàngó.

Ivor: -  En el siglo  XIX en Cuba,  hubo específicos tambores para cada òrìsà, 
como  Olókun,  Ògún  y  Sàngó.  En  Matanzas  ciertos  linajes  y 
descendientes aún usan los tambores Ìyèsà para Ògún. Como quiera en la 
Cuba,  contemporánea,  Bàtá  es  usado  para  tocarle  a  todos  los  òrìsàs. 
¿Cómo esta organizado o estructurado en tierra yorùbá?.

Wándé: - En África no sólo hay Bàtá, cada òrìsà tiene sus propios tambores. Por 
ejemplo: “àgèrè” es el tambor de Ògún. “Agogo o ìpèse, (àràn)” son los 
tambores  de  Ifá.  Cuando  se  le  toca  a  Ògún,  debe  ser  muy rápido,  si 
tocamos para Ifá será muy suave y despacio.

Ivor:  -  Debido  a  circunstancias  históricas,  2 tipos  de  tambores  bàtá  se 
desarrollaron en Cuba. Uno es “Aberikulá o no consagrado”, que puede 
tener partes metálicas para atar o estirar el  cuero o la piel usada y es 
tocado  en  bandas  populares,  para  música  bailable  o  en  teatros  para 
realizar o ser tocado por cualquiera que sepa como se hace. El otro Bàtá 
(Àyàn) es construido de madera y cuero sin nada metálico y se consagra 
al  òrìsà  usado exclusivamente  para  ceremonias  y  tocado por  aquellos 
hombres que estén consagrados para ello.

Wándé:  -  No  tenemos  ese  tipo  de  dicotomía  en  Nigeria.  Sólo  hay  que 
consagrase y una vez realizado, se podrá usar para ocasiones sociales y 
religiosas.  El  deletreo  correcto  de  la  palabra  en África  es  “Àyàn”  no 
Anyá”.

Ivor:  -  La  frase  “aberikulá”  es  a  menudo  traducida  como  “profana”  o  “no 
consagrado”.

Wándé:  -  Esto  es  una  incorrección  de  la  palabra  “aberíkùrá”  que  signifca: 
“persona con cabeza no santificada”

Ivor: - Los cubanos dicen “elerí” o “lerí” en vez de decir; “orí” para la cabeza.



Wándé: - La palabra “Erí” es una forma de dialecto de “orí”, (cabeza). En mi 
propio dialecto, el de Òyó, decimos; “erí” en vez de “orí”.

Ivor: - En Cuba los bàtá consagrados son creados por un especialista en Òsan-
in. Quienes tocaran los tambores deberán tener sus manos de Ifá. ¿Es así 
en Nigeria?.

Wándé:  -  En  África,  los  estudiantes  deberán  aprender  por  si  mismos  a  ser 
buenos tocadores y cuando sea proficientes y buenos, serán iniciados en 
Àyàn y podrán comenzar a tocarlos.

Ivor: - Muchos importantes tamboreros, se convierten en babaláwos y así surgen 
dos  linajes  diferentes  que  pudieran  ser  parecido  a  una estrategia  para 
conservar el conocimiento cuando la piscina de participantes cada vez es 
más  pequeña.  El  omo Añá,  así  como los babaláwos son dos castas  o 
hermandades.

Wándé: - Sí. En África, los tamboreros tienen hasta un lenguaje secreto con el 
cual hablan y se comunican entre ellos y nadie entiende. Es yorúbá, pero 
no  sigue  las  reglas  del  lenguaje.  Puede  haber  habido  tamboreros  que 
fueran babaláwos en el pasado en Nigeria, pero ahora no es obligatorio 
para  un  Àyàn ser  babaláwo.  No hay ceremonias  para  Àyàn  donde el 
babaláwo  deba  estar  necesariamente  presente.  La  mayoría  de  los 
tamboreros en Nigeria, van por el nombre de “Àyàn” y sus hijos se les da 
el nombre de sus parientes, así como Àyàndare, Àyàndùdúní, etc.

Àyàn es en su propio derecho otro òrìsà más de nuestra religión.

Ivor:  -  La  palabra  “Wemilére”,  es  usada  en  La  Habana  para  describir  una 
ceremonia  de  baile  con  Bàtá.  Esta  ceremonia  es  un  tipo  de  ebo,  un 
sacrificio o una limpieza para los miembros de una comunidad.

Wándé: - Esto probablemente viene de “Wín mi lérè”, que significa; “Dame 
parte de tú ganancia” o “Bórrame parte de tú ganancia”. No se relaciona 
específicamente  para  las  ceremonias  tamboriles  en  África,  pero  hace 
cierto sentido en el claro contexto.

Ivor:  -  En  el  comienzo  de  cualquier  ceremonia  del  òrìsà  usando  bàtá,  los 
tamboreros realizan un “Òró seco” donde los tambores tocarán sin el uso 
de  la  literatura  vocal.  Sólo  después  se  realiza  la  armonía  de  voces  y 
toques. ¿Es igual en su tierra?.

Wándé: - “Òró”, probablemente les llegó de “Òrò” que significa; “Un ritual”. 
Pero se  crea  el  sentido si  viene de  “Òrò” que significa;  “Palabras” o 



“Discurso”. El problema está o reside en que los cubanos no poseen una 
ortografía  vocal  acorde  y  tratan  al  idioma  yorùbá  como  si  fuese  un 
lenguaje europeo.

Este tipo de ceremonia sin voz, le llamamos; “Ìlù-sísè” y se hace para el 
rey, Egúngún, òrìsà y para el muerto. Cuando es para alguien que está 
fallecido se  harán los días  que la familia  pueda mantener y donde se 
deberá mantener o sea alimentar a los tamboreros y a quienes asistan. Los 
días van desde 4 hasta  17, en dependencia de la situación económica de 
los familiares.

Ivor: - El cantante líder en la Santería es llamado el Akpón.

Wándé: - Esta palabra en el standard yorùbá es “Àpón”. En casa decimos:

“Àwíse àpón,
 Àfòse àpón,
 Níí mú Èsù ú kán àpón lénu, 
 Àpón mò mò dé ò.
 Eye Oba
 Abèsèù enu sèè

“Es a causa de lo que dice el àpón llega a pasar,
 Es a causa de lo que profiere el àpón llega a pasar,
 Es lo que impulsa a Èsù a debilitar el pico del àpón.

 Àpón llega de seguro, llegará
 Pájaro del rey,
 Quien es muy rojizo el pico de èsùú”.

Ivor: - Algunos estudiantes del ritmo bàtá cubano es los Estados Unidos, me han 
dicho que el ritmo cubano es mucho más complejo que el ritmo de tierra 
yorùbá.  Ellos  profieren  que  cada  tamborero  toca  en  un  sentido  más 
difícil; y que los 3 tambores cubanos pueden crear la sonoridad de 5.

Wándé: - No lo creo, Espero que usted, oiga los bàtá nigerianos, que hablan 
como si  fueran seres humanos al  igual  que los tambores dùndùn. Las 
personas hacen declaraciones como estas, ya que no saben lo que sucede 
en África, y se basan sólo en que le dicen o le parece. De donde sé, sólo 
una vez los tambores bàtá de Nigeria vinieron a Estados Unidos y fue por 
muy poco tiempo.



“LENGUAJE Y GENERO” 

Ivor: - Hemos oído grabaciones de Lydia cabrera en Matanzas, Cuba 1948. Son 
ejemplos  de  ceremonias  de Itutu,  (ètùtù).  ¿Cuál  es  su respuesta  de la 
influencia yorùbá en esto en Cuba?.

Wándé:  Para  empezar,  los  ritmos y  los  cantos  de  la  música  es  al  modo de 
Gèlèdé lo cual es característico de la mayoría de las canciones de Kétu 
Ègbádò y otras  partes  de Ònkò.  Está claro que los que cantaron esas 
melodías, en Cuba, vinieron de esas regiones.

Ivor: - Está el Gèlèdé asociado con los ritos fúnebres?.

Wándé: - No, necesariamente. Es como Egúngún, pero usado principalmente 
para  honrar  a  nuestras  madres,  Pero  al  ser  Gèlèdé  el  más  importante 
aspecto  de  la  cultura  de  la  región  de  Kétu  y  de  Ònkò,  se  tiene  un 
aproximado Gèlèdé a casi todas las ceremonias o realizaciones. La forma 
de cantar, de tocar los tambores, es un claro estilo de Gèlèdé.

Hay algunas áreas de las canciones grabadas por Lydia Cabrera que no 
necesitamos darle iluminación. Fueron probablemente canciones de Kétu 
y  de  Ònkò  antes  de  la  esclavitud  y  aún  esas  canciones  se  cantan  en 
África. El significado de esas canciones, para mí está muy claro, aunque 
hay partes oscuras. Hay parte de un ceremonial de funeral que dice:

-“Mi esposo se ha ido, mi esposa se fue y cosas así...  (Música de los 
cultos africanos en Cuba; Lydia Cabrera, grabación de Josefina Tarafa, 
1957).

Un área de interés es el cambio en el dialecto yorùbá, como resultado de 
la separación del pueblo de habla yorùbá en Cuba, del resto de la tierra 
yorùbá.  Por  ejemplo:  -  “lo”  para  ir,  ellos  pronuncian  “lo”,  “Oko”; 
(esposo),  ellos  pronuncian  “oko”.  Es  sólo  el  contexto  lo  que  podría 
incapacitar  a  uno  de  entender.  Hoy  en  Cuba,  hay  personas  que  son 
capaces de decir, que ellos dicen “gw” como guá, al igual que Eleguá. En 
la forma de la doble parada vocal “bg” como “Agbe” o “Elégbára”. Una 
vez  las  grabaciones  de  Lydia  Cabrera  fueran  de  1940,  significa  que  a 
partir  de  entonces  hubo  cambios  en  la  pronunciación  y  uno  puede 
comparar la forma fonética de aquél entonces con los días actuales en 
Cuba.  Por ejemplo; En la grabación de  1940,  la letra “j” se pronuncia 
igual,  pero en  los  días  actuales,  se  está  pronunciando para  la  palabra 
“aja”,  (perro),  dicen  “aya”  y  al  igual  que  para  “Yemoja”,  dicen 
“Yemayá”. Puedo teorizar que le influencia del español en el yorùbá no 



era tan fuerte como lo es  hoy en día.  Incluso he descubierto  o mejor 
dicho  me  han  enseñado  textos  supuestamente  nigerianos,  donde  se 
explican “¡formas muy determinadas de pronunciar nuestras vocales  y 
consonantes en idioma español!”. ¡Cubanos, mucho cuidado con eso!.

Ivor:  -  El  idioma  español  no  tiene  la  consonante  “j”  como  en  Inglés,  que 
produce una nota discordante, por ejemplo, la palabra, “Ojú”; (ojos) se 
convirtió en “Oyú”, como uno de los posibles nombres para un iniciado 
de  Sàngó;  “Oyú  Oba”,  “Ojos  del  rey”.  ¿La  pronunciación  de  los 
cantantes en la grabación le sugiere a usted un dialecto yorùbá especial?

Wándé: - Hemos oído las grabaciones de Cabrera a los muchos òrìsàs, desde 
Sàngó; Aganjú,  Ìbejì,  Oyá,  Òsun,  Ògìyán,  Obàtálá,  Odùduwà,  Dàda y 
otros. Hay muchos cantos muy antiguos, algunos de ellos aún recordados 
en África y otros ya olvidados. El lenguaje de los cantos encierra muchas 
cosas:

1. No hay duda que proviene del África Occidental, el líder además del coro 
son de tierra yorùbá, de la región de Ègbádò, donde ellos hablan Ònkò, 
que  es  una  forma  de  dialecto  del  yorùbá  donde  “chi”  o  “che”  es 
preservada haciendo un sonido gutural nasal. Esta cualidad nasal usada en 
las vocales colorea muchas de las canciones.

2. Los cantantes se les entienden mejor que a los de hoy en Cuba, algunos 
de los cuales son indescifrables, ya que muchos de ellos cantan sílabas sin 
sentido, pensando que es yorùbá. Para una buena proporción, (no toda), 
las  grabaciones  de  Lydia  Cabrera,  están  muy  claras.  Se  muestra  un 
lenguaje en cambio y transición y eso no debe ser.

Las personas cantan esos cantos y sus contemporaneidades,  de seguro 
que no hablan ni conocen el yorùbá como vehículo de expresión diaria 
pero pienso que lo, sabían mucho mejor que los cubanos de hoy día. Los 
de la grabación, no están muy lejos de cuando el yorùbá se hablaba como 
“lengua franca” en La Habana y Matanzas, Lydia Cabrera hizo algo muy 
hermoso  en  preservar  estos  sonidos  para  nosotros.  Los  cubanos  han 
perdido la literatura y el lenguaje debido a una negligencia oficial.

No  tienen  una  convención  para  establecer  el  yorùbá  y  estandarizarlo 
como un alfabeto. El sonido “ch” para el yorùbá stándar es un resultado 
del “sh” o “s” del dialecto que llegó a parecer predominar en Cuba, en 
épocas coloniales. Sí el dialecto de toda la extensión Noroeste de la tierra 
yorùbá de Sakí, Ìséyìn; Ègbádò; Ìbàràpá y Kétu, donde hacen uso de la 
“ch”,  nosotros  le  llamamos  a  la  mayoría  de  estos  dialectos  Ònkò. 
También algunas de sus vocales son nasalizadas en una forma que es 



muy distinta del yorùbá estándar. Ellos también hablan con un tono nasal 
super-impuesto en la expresión entera. Las personas que llegaron a Cuba, 
de las áreas Ònkò parecen haber sido numerosas en números; o por una 
razón u otra, así llegó a establecerse éste dialecto en los cantos cubanos.

Ivor: - El saludo a un babaláwo en Cuba es: - “Iborù, Iboyà” donde el babaláwo 
responderá: -“Ibo che che”. ¿Podría reflejarse aquí el  dialecto Ònkò a 
causa del sonido “che”?.

Wándé: - Sí, aún en esas partes de la tierra yorùbá el pueblo continúa hablando 
de esa  manera.  Cuando saludamos a  un babaláwo,  se  dirá:  -  “Àború; 
boyè, ibo sí sé” en los días de hoy. El dialecto conocido como Ònkò no 
está limitado para los Ègbádò. Yo mencioné a los Ègbádò porque algunos 
cubanos descendientes de yorùbás, que llegaron a La Habana, venían sus 
ancestros  de  los  Ègbádò.  El  dialecto  de  las  grabaciones  de  Cabrera 
pudiera ser  de Ègbádò o de otra parte de similar dialecto en el  Oeste 
cercano a Ègbádò........... (de una entrevista con Felipe García Villamil, 
Matanzas, que ahora vive en los Estados Unidos).

Ivor: - ¿Cómo usted, saluda a un babaláwo en su tierra?

Wéndé: - De la misma manera. “Àború boyè” “Àború boyè bo sísé”. “Àború 
boyè”,  significa;  “Podrían sus sacrificios ser  bendecidos y aceptados”. 
“Abo  sísé”  “Podrían  sus  sacrificios  ser  aceptados”.  La  respuesta  del 
babalàwo  será  “Ogbó,  ató,  àsúre;  Ìwòrìwòfún”;  que  significa;  “Podrá 
usted, vivir largo tiempo y estar en buena salud, con las bendiciones de 
Ìwòrìwòfún”. (¡Este odù menor de Ifá, se usa en Ifá para bendecir a las 
gentes!), a causa de una de sus historias donde se enviaban mensajes para 
bendecir rápidamente. Al igual que Òsé tùúrá, el cual se usa para proferir 
bendiciones, especialmente cuando un sacrificio se está llevando a cabo. 
(Òsé tùúrá es un odù menor y acompaña los sacrificios al Cielo. Se cree 
que es hijo de Òsun).

Ivor: - ¿Qué más usted, percibió o captó de las grabaciones de Lydia Cabrera?.

Wándé: - La palabra Aganjú, es el nombre de un òrìsà de Òyó. Las personas a 
menudo sin darse cuenta de lo que dicen, luego se extrañan cuando se les 
explica.  ¿Cuál  es  la  etimología  de  Aganjú?....  en  la  grabación,  los 
cantantes  le  cantan  al  homenaje  de  Aganjú  solá,  que  es  el  nombre 
completo del dios.

“Gan” es tener un rostro serio y digno, alguien que se mantiene en el 
trono y muestra un rostro serio. “Olá” es una nobilidad, que disfruta y se 
regocija  en  una  vida  noble,  (de  alta  alcurnia).  Se  deriva  entonces  de 



alguien que está en el trono o en una alta posición para mostrar su estatus 
majestuoso y siempre mantiene un serio rostro y muy digno.

Ivor: - En Cuba, Agayú, (Aganjú) es el santo patrón de la ciudad de La Habana. 
Y está considerado como el padre de Sàngó, así  como el òrìsà de los 
volcanes y los terremotos. Se dice que Sàngó es el Fuego y Aganjú la 
Lava caliente y moldeada que sale de la corteza terrestre. Es raro en La 
Habana, pero muy común en Matanzas, que una persona sea iniciada o 
coronada con Aganjú en su cabeza. De otra manera se le consagra con el 
santo en los hombros y se usa a Sàngó o a Òsun como intermediarios en 
la cabeza. Esto se llamará “Aganjú con Òrò Sàngó o con Òrò para Òsun”.

Wándé: - En tierra yorùbá no hay volcanes. Aganjú al igual que Sàngó fueron 
Aláàfin de Òyó. Àjàká fue el hermano mayor de Sàngó, conocido como 
Dàda  y  también  como  Àjùwòn,  Aganjú  reino  como  Aláàfin  de  Òyó 
después de Àjàká. Todos ellos fueron descendientes de Òrànmíyàn.

Ivor:  -  A  menudo  he  escuchado  la  palabra  “Tàkua”,  usada  en  Cuba,  con 
referencia al lugar de origen de Oyá, (Oya), como en el canto de “Oyá 
Tákua”. Otros dicen que se refiere a un tipo de práctica ritual que mezcla 
el Yorùbá y el Congo Bantú.

Wándé: - La palabra Tákua es una deformación de la palabra Tápà; (Tákpà). 
Esto es un nombre para el pueblo Nupe, que están al Noroeste de la tierra 
yorùbá. Sólo hay unos pocos lugares que el río Níger baña las tierras 
yorùbás y no hay pueblos yorùbás al norte de las riberas del río Níger, 
sino son los Nupe quienes viven a ambas orillas. Viven al Norte y al Sur, 
incluso al Noroeste del río Níger, excepto en el camino a Lokoja donde 
hay un grupo de yorùbás que viven en la confluencia, quienes se llaman 
Owóòrò.

Ivor: - ¿Por qué Tápà es mencionado en una canción para Oyá?.

Wándé: - Eso es confusión acerca de Oyá. Una vez se destruyó el viejo Òyò, 
(1830) y las personas que no entienden realmente la geografía de dónde 
estuvo ubicado el antiguo Òyó, piensan o creen que Irá, el hogar de Oyá, 
estuvo en Tápà. No es así, los yorùbás y los Nupe son vecinos, Irá no fue 
ciudad Tápà, sino una ciudad yorùbá.

Tápà estuvo bajo la influencia del viejo Òyó por  200  años, por eso hay 
mucha referencia a Tápà en la literatura oral. Algunas personas dicen que 
Egúngún es de Tápà.  El  término “Tákua” en Cuba,  podría referirse  a 
algunas áreas a lo largo del río Níger, donde los yorùbás y los Nupe se 
encontraban e intercambiaron sus culturas en común.



Pienso que fue allí donde se ubicó a Ìrá a la vez. Pero he dicho que está a 
9 millas del antiguo Òyó.

Existen los yorùbás creole y el lenguaje Tápà que aún se habla en áreas 
Nupe.  Los  Nupe del  sur  del  río  Níger  han sido  influenciados  por  los 
yorùbás  y éstos  podría  ser  la  razón para  este  lenguaje  creole  se  haya 
desarrollado, los del norte han sido influenciados por los musulmanes y 
los haussa.

El lugar de donde muchas fueron tomadas y llevadas como esclavos, fue 
al oeste de Ìlorin, entre Ìlorin y el presente Òyó. En esa área se tiene al 
Ìkòyì de hoy, 9 millas al noroeste de Ògbómòso, que fue el lugar donde 
mi padre usaba para cazar. De él aprendí los nombres de más de 40 ruinas 
en esa área. Yo escribí un articulo acerca de “Las ruinas de la División de 
Òyò”

Ivor: - Es común oír a los cubanos babaláwos decir que la cultura yorùbá. Es 
más fuerte en Cuba que en tierra yorùbá, incluso dicen que ellos hablan 
una especie de antiguo yorùbá, que no se habla en África actual y que los 
nigerianos desarrollaron en Cuba, para convertirse en babaláwo, a causa 
de la cristianización que en Nigeria ha destruido la religión. ¿Qué usted, 
dice?.

Wándé: - No necesito defender un punto basado en la ignorancia que se expresa 
tan fausta.  Esto es un punto de vista común en Cuba,  a causa de que 
muchas  personas  nunca  han  estado  en  África  y  son  ignorantes  de  sí 
mismos. El presidente de la Asociación Yorùbá en La Habana, no podría 
decir nada de esto.

Ivor: - ¿Es éste el mismo punto de vista en Brasil?.

Wándé: - No, al menos no del todo. Esto es un fenómeno cubano basado en la 
ignorancia. Sólo en el Estado de Òyó hay más sacerdotes de Ifá que en 
toda  Cuba.  Nosotros  no  tenemos  esas  batallas  por  la  legitimidad  en 
Nigeria,  o de quién sabe más que otros,  debido a que las personas se 
saben dar a su lugar. Esto se convierte en un problema en Cuba y en la 
extensión africana, debido a que las personas no hacen un fuerte énfasis 
en aprender versos de Ifá. Ellos enfatizan en la antigüedad de haber sido 
iniciados. En África un joven de 30 puede saber más que un mayor de 80. 
Cuando lanzamos Ifá y se cantan y se interpretan los mensajes que envía, 
un joven podrá saber más que cualquier otro y eso también lo dice y está 
plasmado en Ifá, que es como una Universidad donde no hay maestros 
basados en la edad, sino en quién posee un conocimiento más racional y 



lógico. Si usted, no puede cantar, ni interpretar, no podrá fungir como un 
Sacerdote  de  Ifá,  aunque  posea  una  graduación  “humana”.  Y aunque 
tenga 100 años de iniciado, si no está capacitado, mejor que mantenga su 
boca callada.

La clave para entender éste fenómeno cubano es la pérdida del lenguaje y 
la literatura como algo viviente y cotidiano. Ellos conservan la lengua 
yorùbá  sólo  como  lenguaje  ritual,  pero  no  como  algo  de  sus  vidas 
propias.

Una vez que no pueden entender lo que están cantando o rezando, no 
pueden usar el lenguaje como un vehículo de expresión, ya que mucho se 
han  perdido.  Ellos  han  hecho  énfasis  en  la  cultura  material  y  en 
complejos rituales.

Muchos de los yorùbás que llegan a los Estados Unidos, son cristianos y 
son ignorantes de su propia cultura ya que son cristianos. Y otros que no 
son ignorantes,  están asombrados de la cultura,  porque no desean que 
otras  personas  dominen  y  conozcan  lo  que  ellos  saben  acerca  de  los 
òrìsàs.  Quizás algunos cubanos hacen un juicio de África,  basados en 
esas  personas  con  las  que  se  encuentran,  quienes  no  son  del  todo 
representativos de su cultura.

Por eso es que los hace pensar que no hay babaláwos, o no hablen la 
lengua que llegó de nuestro hogar. Aparte del árabe, no hay otro lenguaje 
más difundido y desarrollado que el yorùbá. Es el más estudiado, escrito 
y más usado por las culturas indígenas que aún subsisten. Existen en ese 
idioma, periódicos, revistas, diarios, diarios y locales y es una ignorancia 
abismal  para  cualquiera  que  diga  que  el  lenguaje  yorùbá  no  existe. 
Tenemos  miles  y  miles  de  babalàwos  y  muchos  más  se  hacen 
diariamente.

Para asegurarse de un mejor futuro de la cultura yorùbá en Cuba,  los 
cubanos deberían empezar a impartir su cultura a los jóvenes, así como 
enseñarles sus folklores para que ellos los conserven fiel a la historia.

Ivor: - Muchos adivinos en Cuba, me han dicho que sus ancestros no quisieron 
enseñarles a los jóvenes, y por esa razón, los conocimientos esotéricos 
importantes se perdieron.

Wándé: - Las personas a menudo dicen esto, hasta en África, pero yo sé que eso 
no es verdad. El conocimiento no se puede comprar, ni adquirirlo en un 
día en un estilo de mercado. ¿Cómo podría usted, no enseñar a alguien 
que está deseoso y listo para aprender?.... Si no se está listo para recibir la 



dura  enseñanza,  para  convertirse  en  la  sombra  de  su  maestro,  para 
alejarse de la lujuria y el placer cotidiano, para llevar el saco del profesor, 
para  cumplir  sus ordenes,  no se  aprenderá nada.  No es una forma de 
esclavitud,  sino de   saber  imitar  lo  semejante.  No hay otra  forma de 
aprender que no sea sentándose a los pies del maestro. Se aprecia en los 
cantos de las grabaciones de Lydia Cabrera, cuan lejos están de lo que se 
expresa y se canta hoy en Cuba... y ¿por qué?... por el alejamiento del 
entrenamiento  duro  y  consistente  y  la  aceptación  de  la  repetición  sin 
buscar los significados y la forma sutil de hablar de los versos de Ifá y los 
mensajes del òrìsà. El turismo trae personas del mundo entero a Cuba 
para saber de su religión, acerca del Bàtá los bailes, los cantos, etc. No es 
secreto que Cuba, hace dinero en esas cosas del turismo religioso en estos 
días. Si los religiosos de los descendientes africanos no estuvieran en la 
Isla, ellos no podrían haber hecho el dinero que hasta hoy han hecho. Sí 
sus lideres quisieran tendrían escuelas.

Creo  que  el  momento  es  oportuno  para  que  el  pueblo  y  sus  lideres 
religiosos griten por la concepción y edificación del regreso de su propia 
cultura y la demanda de un mejor y mayor lugar para su educación. Esto 
no  reemplaza  ninguna  cultura  nacional,  sino  que  la  engrandece,  sería 
como una suma al español y éste problema necesita una solución política, 
pero no que se quede en un sueño o en una agenda, sino para que sea 
realidad

Ivor: - Se dice que en Brasil, los negros mantienen su poder en sus sociedades, 
debido  a  que  las  religiones  derivadas  de  África  como  Umbanda, 
Makumba  y  Candomblé,  la  cual  millones  de  personas  practican,  son 
predominadas  por  lideres  de  color  negro,  donde  el  blanco  se  somete 
voluntariamente al liderazgo de los olórìsà, (sacerdotes) descendientes de 
Africanos. ¿Podría usted, darme su punto de vista al caso?.

Wándé: - En Brasil el poder del negro es residual o potencial, pero su fuerza no 
ha sido actualizada. Yo debatí éste asunto con Verger en el pasado, (ya 
muerto). Los negros están a cargo de la dirección de las religiones de sus 
ancestros pero no liderean ese poder en otras esferas, como la política, la 
económica que no posee el poder negro. La sola forma de controlar la 
religión no podría ser traducida dentro de las ganancias económicas ni el 
poder político ya que no la tienen. Cuando esto suceda es que estaré de 
acuerdo en que tienen el real poder. Brasil es en su gran mayoría un país 
de hombres negro pero no son, nadie allá. Más del  60% de la población 
brasileña  son  de  color  negro  menos  del  10% de  ellos  ocupan  cargos 
públicos o de gobierno. Ellos necesitan un renacimiento para ser capaces 
de tomar sus verdaderas posiciones en su propio país, sin embargo, estoy 
de acuerdo, que de una forma u otra en Cuba, si los negros tienen un gran 



poder de dirección dentro de la esfera social, económica y política, aún 
sin ser religiosos de manera abierta y pública.

 “PROBLEMAS DE TRADUCCION”.

Ivor: - Hay muchos problemas de traducción de los conceptos de la religión 
yorùbá para el idioma inglés y español,  y otros idiomas europeos.  Un 
ejemplo es  el  fenómeno llamado “Trance”  o “posesión  espiritual”  del 
idioma inglés al de “montarse” del idioma español o “monte” del creolé. 
¿Cómo usted, concibe éste fenómeno y cómo lo traduciría al Inglés?.

Wándé: - “Climb”... (treparse) es la mejor traducción para la idea de “posesión”. 
La idea o concepto de “montarse” o “monte” es un malentendido. Quizás 
ésto llega de la idea cristiana acerca de que los ángeles residen en el 
Cielo y el Espíritu Santo que también reside en el Cielo, pero que flota 
sobre los seres humanos, como si fuera un pájaro. Pero en el caso de la 
religión yorùbá; el  òrìsà vive dentro de la tierra,  desde donde ellos se 
“trepan”  en  sus  devotos  y  seguidores.  La  palabra  “gùn”  en  “yorùbá 
significa “treparse” y es aplicada en cada ocasión que una persona se 
elevada  a  sí  misma o asciende  a  un nivel  más alto.  Hay una palabra 
separada  para  “montarse”  que  es  parecida  a  “montarse  un  niño a  sus 
espaldas”  y  esa  palabra  es  “pòn”.  La  palabra  apropiada  para  definir 
“posesión” es “gùn”.

Ivor:  -  El  verbo  español  reflexivo  “subirse”  se  puede  usar  al  concepto  de 
“montarse”, “treparse” y los cubanos lo usan para decir: “El òrìsà alcanzó 
la cabeza de sus hijos” o “los orishas se suben a la cabeza de sus hijos”. 
La idea de “treparse” se usaría como un concepto de abarcar o abrazar 
una práctica o ritual.

En Haití, la divinidad Iwa; “baile en la cabeza”; (danse nan tet) sería para 
los devotos. Allí  se ve claramente los enteros “iwa” de los devotos, a 
través de sus caídas al suelo y como sus piernas se doblegan ante el peso 
sensorial del espíritu o deidad que lo posesiona. Y parece que sale de la 
tierra o siempre se arrastran por la tierra.

Wándé: -Sí, es verdad, ya que el òrìsà está debajo de la tierra y su corteza. Con 
la excepción de Sàngó, que está en el Cielo, pero incluso él,  antes de 
poseer a alguien le hace caer al suelo.

En la  interpretación  del  Dilògún de  Bascom,  hay un verso  de  Irosún 
donde se  supone que Òrúnmìlà  “violó” a Òsun.  Cuando leí  ese  verso 
original  yorùbá,  decía:  -  “Òrúnmìlà  fi  nnkan  sí  nnkan”...  (Orúnmìlà, 
aplicó algo para algo). Y lo que usted, no sabe es que los yorùbás cuando 



hablan acerca del sexo, nunca lo hacen de forma directa, sino de manera 
oblicua, ya que no es de nuestra idiosincrasia ser muy explícitos. Pero en 
traducción anterior,  Bascom,  lo  tradujo como:  -  “Orúnmìlà  la  violó a 
ella”. Para hacer una buena traducción, se deberá conocer dos lenguas y 
sus culturas muy bien.

Ivor: - ¿Cuál es el origen lingüístico de la palabra Òrìsà?.

Wándé: - Se  ha especulado mucho sobre ésta palabra. Y no sé si uno puede 
romper  o  descomponer  la  palabra  entre  sus  partes  componentes  y  ser 
capaz de  hacer o descomponer la palabra entre sus partes componentes y 
ser capaz de hacer un sentido real de su significado.

“Rì”................................... sembrar algo o establecer algo en la tierra.
“Sà”................................... Honrar o pagar homenaje.
“Òrìsà”.............................. Quien siembra o establece algo en la tierra y 

por lo cual deberá pagar o rendir homenaje y 
respeto.

Claro, esto es claramente mi propia línea conceptual,  pero no sé si  se 
pudiera tener fácilmente un acuerdo de las partes componentes de ésta 
palabra al mismo tiempo, como un general punto de vista.

Muchos de los emblemas de los òrìsàs están actualmente sembrados y 
plantados en la tierra y los que no lo están, se plantarán en las soperas o 
cualquier otro receptáculo. Pero ésto se mantiene a nivel de etimología 
folklórica.

Ivor: - Algunos estudiosos especulan que el termino “òrìsà” es derivado de “orí” 
y el asiento del destino, debido a que la religión es generada buscando los 
cambios o improvisaciones de nuestro destino propio.

Wándé: -  Esto es incorrecto. La palabra òrìsà no semeja tener nada ver con 
“Orí” debido a la estructura del vocablo. Todos los tonos de la palabra 
“òrìsà” son bajos; la primera sílaba “O”, la segunda “Ri” y la  3ra. “Sà” 
llevan tonos bajos. No puede estar relacionado a “orí” del todo, ya que la 
estructura es de medio tono al alto tono.

Ivor: - ¿Es posible que cuando una oración yorùbá esta compactada dentro de 
una palabra, que un alto tono, pueda cambiar a uno más bajo o medio?.

Wándé: - Sólo en ocasiones muy bien definidas. Si las palabras “òrìsà” está 
relacionada a “orí”, con un tono alto en la “í”, se adiciona “sà” para que 
el tono alto no cambie a uno bajo.



Ivor:  -  La  imaginada  traducción  que  he  escuchado  de  esta  palabra  de  los 
estudiosos ha sido divertida”.

Wándé: - Las personas sencillamente especulan sin saber el daño que hace con 
esto.

“GÉNERO”.

Ivor: - ¿Qué importancia tiene el género en el lenguaje yorùbá?

Wándé: - Lo primero en decir es que el género no está enfatizado en la lengua 
yorùbá. Cuando se le escribe una carta a alguien, el contexto o sobre de la 
misma es para diseñar sí quien escribe es hombre o mujer, tan lejos como 
se pueda concebir, el asunto de especificar en cada oración, no alcanzará 
si  lo que está  adentro será para una mujer  u hombre.  No llevamos el 
asunto del género hasta tal magnitud. Y no es que el asunto del género no 
ocurra en la vida social yorùbá, en la villa, en la familia o en la ciudad. 
Pero ocurre el género. En la cultura europea, la mujer usará el apellido o 
nombre del esposo. Eso aún no ocurre en la tierra yorùbá, sólo entre las 
partes muy educadas, que imitan a los europeos. O sea que en las partes 
rurales, las personas que no tienen un alto grado de educación, e incluso 
los  analfabetos,  no  se  les  podrá  tratar  de  “Don” o  “Doña”  o  “Mr” o 
“Mss”, porque no lo entenderían.

Ellos  sólo  usarán  uno  de  los  3 nombres  que  adoptan  o  tienen,  no 
necesariamente  los  nombres  paternos  o  maternos.  Esas  son  ideas 
occidentalizadas.

Ivor: - Los valores sociales se adscriben al género, raza y étnia y se reflejan en 
el lenguaje. ¿Cómo usted, reflejaría esto en el idioma inglés?.

Wándé: - Los valores se adscriben a algo así como: -“Esta raza es buena o es 
mala”; o “esto lo hacen bien o mal” y no al hecho de que algo está mal o 
bien genéricamente.

Las personas dirán: - “Ella es mujer y debe ser sumisa o es hombre y será 
dominante”. La razón del género preponderante en la cultura europea y 
latina es que el hombre quiere y desea el control de todo y para todo. Y 
yo me preguntó si es tan necesario saber acerca de las facultades intimas 
de  las  personas,  de  ¿cómo  se  llama?;  ¿de  quién  es  hijo?,  ¿Cuánto 
tiene?...etc. una persona será y es siempre un ser humano.



Siempre será un problema decir para nosotros “hermano” o “hermana”. 
No  existe  esa  palabra  en  el  yorùbá.  Nosotros  decimos:  “Este  es  mi 
similar” o “El mayor de mis similares” o “El menor de mis similares”, 
será todo así: Nadie tendrá que saber si es mujer u hombre.

Ivor: - La pérdida del género en la lengua yorùbá es muy duro para habladores o 
estudiosos de lenguas nativas, concebir ese idioma. En idiomas como el 
Español, Francés, Italiano y Portugués, hasta objetos inanimados como 
mesas, sillas, etc., tienen y poseen géneros.

Wándé: - Esto es muy extranjero. Pienso que ellos han sido muy lejos en éste 
asunto del género en las sociedades europeas y es parte de la razón que el 
asunto del sexo y el género es algo de los más importantes problemas de 
la Europa y la América contemporánea.

Ivor: - La palabra “Oba” es usualmente traducida como “Rey”. Este designio 
masculino, podría decirnos más acerca de la perspectiva del traductor que 
del concepto yorùbá. El traductor parece pensar; - ¡Si Oba significa un 
regente, tiene que ser un hombre!.

Wándé: - Y cuando usan la palabra “reina” dicen así con respecto a Oyá,, ellos 
piensan que es porque ella es la esposa de Sàngó. Las mujeres fueron 
muy  poderosas  en  la  sociedad  yorùbá,  especialmente  antes  del 
advenimiento  de  la  sociedad  controladora  europea.  Una  de  las  más 
importantes imágenes en la mujer de la mitología yorùbá es la deidad de 
Oyá,  quien  no sólo  fue reina  y consorte  de  Sàngó,  sino  también  una 
dictadora y potencial de Irá en su propio derecho. La siguiente canción de 
Oyá, expresa esto:

“Oyá,  dolú,
 Ègàn ò royin,
 Oyá, dolú,
 Ègàn ó royin,
 Ègàn ò mò le wí pé kóyin má se dún o,
 Oyá,  dolú,
 Ègàn ò royin ...... (canción popular de Oyá, en la ciudad de Òyó).

“Oyá, se convierte en una potentada,
  La Burla no afecta a la Miel.
 Oyá,  se convierte en potentada,
 La Burla no afecta a la Miel.

 La Burla no podrá evitar que la Miel sea dulce,
 Oyá,  se convierte en una potentada,



 La Burla no afecta a la Miel”.

Ella fue una potentada en su propio derecho, no justamente en el sentido de ser 
una esposa de Sàngó y la reina de Òyó. Ella es una de las más importantes 
imágenes del género femenino. Fue una mujer con más poder que su esposo, 
tuvo hijos, fue madre, fue una potentada y fue la más poderosa de todos los 
òrìsàs. Sàngó tuvo que ir por medicinas y buscar un antídoto para Oyá, este es el 
sentido de la siguiente canción:

“Sàngó ti róògùn Oyá,  se,
 Sàngó ti róògùn Oyá,  se,
 Olúbánbí, Àfonjá, Ewélére o,
 Sàngó ti róògùn Oyá,  se”

“Sàngó halló un antídoto para Oyá,
 Sàngó halló un antídoto para Oyá,

 Olúbánbí, cuyo otros nombres son Àfonjá y Èwélére
 Shangó halló un antídoto para Oyá”...  (canción popular de Oyá,  en  

Òyó)

Ivor: - ¿Es la sociedad yorùbá una sociedad matriarcal o patriarcal?.

Wándé: - Es patriarcal, sin duda. Pero en algo de su poesía,  por ejemplo en 
Ìjàlá, la poesía de los cazadores, los artistas hablan de un tiempo muy 
antiguo que los niños pertenecían a la línea matriarcal. También dicen 
que era porque la mujer gobernaba al esposo y hacía más que él en la 
línea social.

Hay historias donde Òsun estaba casada con Òrúnmìlà, pero vivían en 
casas separadas y ella al querer aprender el arte de Ifá, tuvo que moverse 
a casa de él y quedarse allí a vivir y desde entonces ellas empezaron a 
depender  de  los  esposos  para  su  alimentación  y  sostén.  De  ahí  se 
desprende que la sociedad haya sido anteriormente de linaje matriarcal.

Ivor:  -  Esto  es  un  tema  recurrente  en  África  Occidental.  De  acuerdo  a  las 
leyendas  cubanas  de  la  secta  Abakúa  de  la  región  del  viejo  Calabar, 
Nigeria; una mujer fue la base para la fundación de la sociedad de los 
hombres.

Wándé: - Pienso que muchas sociedades antiguas, fueron más matriarcales que 
patriarcales.



Ivor: - Usted, contó acerca de la vida de su padre, que él fue curado de sus 
heridas,  en una parte del bosque donde “ninguna mujer podía entrar”. 
Significa que si una mujer es herida o esta muy enferma, no podrá ser 
llevada a ese lugar y ¿por qué no se les permite ir a ese lugar?.

Wándé: - Una mujer no podrá visitar a una persona enferma en ese lugar. La 
mayoría  de  las  heridas  series  como las  armas,  les  son  inferidas  a  los 
hombres y no a las mujeres. Por eso ellas no pueden ir allí.

Los  hombres  creen  que  alguna  de  las  mujeres  puede  robar  buenas 
medicinas. Quizás se porque ellos creen que algunas de ellas pueden ser 
“Àjé”; (bruja). En la sociedad yorùbá se cree que sólo una mujer pudiera 
ser “Àjé”. Y creo que por esto les está prohibido visitar ese campo.

Ivor: - Además de bruja; ¿Cómo podría usted, traducir el término de “Àjé”?

Wándé: - Bruja no es una buena traducción. Àjé es una mujer que es un ser 
humano, pero que a veces podrá jugar papeles muy negativos. Pueden 
atacar a las personas, enfermarlas, asesinarlas, chupar su sangre. También 
podrán  hacer  que  una  persona  ame y  sea  amada,  que  se  haga  rica  o 
poderosa. O sea que representan la fuerza y potencia femenina.

Ivor: - Parece ser que algunos títulos yorùbás son reservados sólo para hombres. 
Como el Oóni y el Aláàfin de Òyó. ¿Es posible que una mujer llegue a 
ser el Oòni de Ilé-Ifè?.

Wándé: - Es posible, Se cree que al menos una vez, un Aláàfin fue mujer. Y se 
llamó Oba Òrónpòtò...  (se cree que gobernó Òyó Ilé alrededor de 1550).

Ivor: - ¿Cómo una persona adquiere este poder de liderazgo?.

Wándé: - A través del conocimiento, del estudio, de la práctica. Quien aspire a 
liderear la comunidad de un òrìsà en particular, deberá ser muy entendido 
en la mitología, la historia, los cantos, ceremonia, carácter del òrìsà. Esta 
religión esta basada en el conocimiento.

Ivor: - Entiendo que Mae Estrella, (mujer líder de la sociedad Candomblé) del 
Salvador de Bahía, Brasil, posee un poder político igual que un senador. 
¿Esto es verdad, y usted, la conoce?.

Wándé: - Desde 1975, he ido a Brasil todos los años; a veces 2 y 3 veces al año, 
para reencontrarme con el Candomblé. Conozco a Mae Estrella, de esas 
visitas. Lo que sé es que el pueblo del Candomblé, es muy cuidadoso de 
no mezclar lo que hacen con la política. En términos de influencias, Mae 



Estrella, influye en todo el Salvador de Bahía. No pienso que vaya más 
lejos que el Gobernador o el Senador, pero es muy poderosa en Brasil. 
Pero ella no mantiene el sentido del poder político. La fuerza del pueblo 
del Candomblé a menudo no desea participar en nada de política.

Ivor: - Antes de Mae Estrella, hubo otras mujeres que tuvieron los mismo títulos 
de ella. ¿Esta este poder basado en el conocimiento o en el género del 
asunto en cuestión?.

Wándé: - Su poder está basado en el conocimiento. Parece que es la mujer quien 
le dedica más tiempo al estudio, quien asienta más templos. No pienso 
que un hombre no pueda liderear una sociedad òrìsà. Tienes el mismo 
desarrollo causal  en los Estados Unidos. La mayoría de los templos o 
casa religiosas están lideradas por mujeres. Esto es una reflexión que se 
ve a lo largo de la sociedad, donde la mujer juega un papel importante en 
la crianza de los hijos, que también son sus seguidores. El rol del negro 
americano en  la  genereidad femenina  y sus  comunidades  familiares  y 
religiosas desde la esclavitud ha sido muy extensa.

“EDUCACION Y CULTURA”.

Ivor:  -  ¿Podría  ser  que  la  abundante  publicación  del  lenguaje  yorùbá,  que 
incluye periódicos, novelas, revistas, etc, jugar un papel importante sin 
sus academias pre-fundadas o del estudio en sus universidades?.

Wándé: - No, no hubiera sido posible. Hoy tenemos 8 universidades donde las 
personas toman grados y maestrías en estudios yorùbás. Después que el 
programa de Ìbàdàn fue establecido, otro en Lagos fue creado, el cual fue 
dirigido  por  Adeboye  Babalola.  Fue  aprobado  en  1966. Enseñé  en  la 
Universidad  de  Lagos  desde  1966  hasta  1972 de  donde  me  vine  a  la 
Universidad  de  Ifè,  para  establecer  un  departamento  de  Lenguas 
Africanas  y  Literaturas.  Sin  las  personas  que  entrené  en  todas  esas 
instituciones,  no  habria  sido  posible  para  nosotros  ahora  tener  tanta 
publicación  en  idioma  yorùbá.  Hasta  el  teatro  se  desarrolla  en  una 
extensión netamente yorùbá.

Ivor: - ¿Son estos teatros populares o sólo deambulan por las Universidades?

Wándé:  -  Algunos  de  ellos  son  deambuladores  de  universidades,  otros  son 
populares. Usualmente habrá un efecto multiplicador, que se crea cuando 
se entrenan personas a un alto nivel de desarrollo cultural, especialmente 
como el lenguaje y la literatura.

Ivor: - ¿Hubo prensa en yorùbá durante los días de la colonia?.



Wándé: - Si los hubo, pero no en la cantidad o números, que ahora existen. 
Habían algunos novelistas, poetas y escritores. Pero ahora hay muchos 
más.

Ivor:  -  Algunos  educadores  se  preguntan:  -  ¿Cómo  el  aprendizaje  de  Ifá 
ayudaría a la juventud nigeriana a aprender acerca de las duras ciencias 
como la matemática, así como a guiar al país a un futuro mejor?.

Wándé:  -  En  el  curriculum  moderno,  todo  no  es  matemática  ni  ciencias. 
También está la historia, las ciencias sociales, la geografía, u otras cosas 
que atañen el futuro o se relacionan a la cultura. No queremos reemplazar 
a la ciencia ni a las matemáticas, pero es que ellas están comprendidas 
dentro de Ifá. Nosotros estaremos más concernidos en de que forma la 
enseñanza  de  Ifá,  se  enlaza  primero  con la  nación y  los  intereses  de 
Nigeria.

Ivor: - Escuchamos muchos acerca de la esfera política en los países del “Tercer 
Mundo”  y  la  necesidad  de  convertir  la  literatura  para  sus  avances 
sociales.¿Cuál es su posición acerca de ello?.

Wándé: - ¨¿ Por qué se hace tanta énfasis en la literatura o en la no, literatura?. 
Esa es la forma en que está organizado el mundo occidental. Toda formal 
educación va a través de la literatura y el sistema escolar. Aquellos de 
nosotros que han ido a la escuela, saben que muchas personas aprenden 
más en las calles, hablándoles al pueblo o interactuando entre ellos. Soy 
contrario  a  esta  dicotomía  de  la  literatura,  pre-literatura  o  iliteratura, 
donde una persona que no es un literato, está supuesta a ser un estúpido. 
Esto es una idea elitista, que pienso que no agarra el agua del saber. Si 
una persona no sabe como leer, no significa que sea un imbécil. Hoy en 
el África hay más del 50% de la población que no sabe leer ni escribir y 
viven sin ser estúpidos.

Ivor: - Bueno, esto es entendible en África, donde la tradición oral es parte de 
un  vivo  proceso  cultural,  ¿Pero  que  pasa  con  los  descendientes  de 
africanos en las Américas?, que se han alejado de su tradición oral.

Wándé: - ¿Y por qué se han alejado?. Producto de la enseñanza occidentalizada 
y  el  énfasis  en  ser  literatos.  Si  el  sistema  educacional  no  existiera, 
entonces habría aulas donde los niños aprenderían de sus parientes. La 
escuela es una razón de la organización mundial. Quizás el ser humano 
podría aprender más de una sociedad menos escolarizada.

Ivor: - ¿Cuál es la estructura básica de la construcción de la Nación en África?.



Wándé:  -  El  sistema  escolar  ha  sido  des-colonizado.  Hay  aún  una  entidad 
colonial.  Se le deberá permitir  al  pueblo usar  su propio lenguaje para 
estudiar. Y se diría: - ¿Cómo será posible?... si las gentes hablan más de 
200 lenguajes en nuestra tierra. La minoría lingüística siempre es bilingüe 
o multilingual. Si hablas uno que no es muy extendido, deberás aprender 
el de tú vecino que es mucho más amplio. Lo mismo sucede en el mundo. 
Muchas personas hablan frases, flamingo, español... pero todos aprenden 
el inglés... ¿Por qué? ... porque es el más extenso... por su belleza. ¡NO!. 
Si no por la extensión de sus fronteras culturales. El colonialismos y la 
esclavitud no han finalizado en el continente africano. ¡Una vez que un 
pueblo no puede usar su lenguaje de nacimiento para ser educado; sus 
mentes siguen colonizadas!.  El  espacio conceptual  de sus mentes será 
ocupado por el lenguaje que no hablan y serán como robots. Lo otro es 
que  la  religión  deberá  ser  libre  y  el  estado  deberá  apoyarla.  Si  eres 
musulmán y deseas ir a la Meca. ¡OKEY!. Si quieres ir a Roma para ver al 
Papa. ¡OKEY!. Pero deberías ser financiado por el estado.

¡No  hay  un  sólo  día  libre  para  celebrar  algún  evento  tradicional  en 
África!...  ¡NO  LO  HAY!. Hay  muchos  días  para  los  musulmanes  y 
Cristianos, pero no se deja ningún día para el pueblo tradicional.



“GLOSARIO”

• ÀÀRÀ Trueno y a veces Rayo.

• ÀBÌKÚ Literalmente: “Nacido para morir”. El mismo hijo que regresa 
y se fortifica entre el mundo espiritual y el mortal

• ABÍMBÓLÁ ÌRÓKÒ Muerto en 1971. El padre del profesor Abímbólá.
• ÀBORÚ BO YÈ; BO SÍ 

SÉ
Un saludo para los babaláwos

• ADÉSÍNA Nombre  de  uno  de  los  primeros  babaláwos  cubanos  (siglo 
XIX).
     Ade............. “Corona”.
     Adésína......... “Corona que abre el sendero o camino”

• ÀFÒNJÁ Nombre de un príncipe de Òyó y otro nombre de Sàngó.
• AGANJÚ Un formal Aláàfin de Òyó que es conocido como deidad.
• ÀGBÒ MÒMÒ El nombre del Carnero que guarda la puerta entre el Cielo y la 

Tierra.
• ÀGBONGBÒN Una persona cuyo deber es análogo al inmediato diputado del 

Àràbà de Ifè.
• ÀGÈRÈ El tambor de Ògún
• ÀGÒ Permiso. Por ejemplo “àgò” es expresado antes de entrar a casa 

que no sea propia.
• AGOGO Campana de hierro usada para la música de Ifá.
• ÀJÀKÁ Hermano mayor  de  Sàngó,  también  conocido  como Dàda  o 

Àjùwòn
• ÀJÀLÁ Fuerza sobre-natural, (no es un òrìsà), quien le suple al humano 

su Orí-inú, (cabeza interna) poco después del nacimiento
• ÀJÀÓ Tío de la madre del profesor Abímbólá
• ÀJÉ Traducido insatisfactoriamente como “Bruja”.
• AJOGUN Los 8 señores de la guerra de las fuerzas sobre-naturales en la 

parte malevolente izquierda del cosmos yorùbá
• ÀKÀRÀ Pudín de frijoles, que es común alimento en Nigeria y Brasil, 

usado para alimentar a Egúngún y otros òrìsàs.
• AKÒDÁ Importante titulo de Ifá. “Primera persona en lanzar Ifá. Es

la mano derecha y el próximo en rango al Olúwo, (Jefe
 sacerdotal).

• ALÁPÌÍNI Jefe sacerdotal de Egúngún. El de Òyó es el jefe mundial
• ÀRÁBÁ Descendiente  directo  de  Òrúnmìlà.  Líder  hereditario  de  la 

comunidad de Ifá en Ifè y en el mundo. Su hogar está en la 
montaña de Ìtasè que está situada en el centro de Ilé-Ifé..

• ARÈ Corona de Obàtálá
• ÀSE Poder espiritual, el poder para hacer que las cosas sucedan
• ASÈDÁ Uno de los 16 mayores babaláwos en Ifé.
• ASÍPADE Líder de la comunidad de Ògún
• ÀTE Tablero de Heno, donde se adivina con 16 caracoles o cowríes
• ÈGÚSÍ Sopa preparada con semillas del Melón
• ÈPÈ Curso o sendero. Uno de los 8 señores de la guerra del lado 

izquierdo de las fuerzas malévolas.



ÈSE Otros de los señores malévolos del lado izquierdo. Representa 
todas las otras aflicciones no mencionadas

ÈWÒN Otro señor malévolo del lado izquierdo. Prisión
IKÚ Otro señor malévolo del lado izquierdo. Muerte
ÌLÈPA Tipo  de  tierra  roja  debajo  de  la  superficie,  donde  está  la 

morada de Ikú, se usa para hacer juramentos.
ÌROSÙN Árbol  de  donde  se  extrae  el  polvo  amarillo,  dejado  por  las 

termitas, usado por los adivinos de Ifá. También es un odù Ifá.
IYAN ñame machacado o pilonado
IYÁNÌFÁ Una mujer adivina de Ifá.
ÌYÈRÉ Cuando un ese Ifá es realizado completamente, con llamadas y 

respuestas  y  algunas  veces  con  el  acompañamiento  de  la 
música, es llamado ìyèrè.

ÌWÀ LÈSÌN Religión es carácter
ÌWÀPÈLÉ Buen o carácter gentil
ÌWO ÀSE Un animal cornudo, donde el àse está almacenado en su forma 

concreta.
ÒÒGÙN Hojas, hierbas, raíces, usadas para hacer medicinas. La palabra 

se  pudiera  referir  a  la  medicina  en  un  sentido  general. 
Literalmente: “Río medicinal”. Río que se cree se origino de 
una sopera o cazuela de barro medicinal con la cual Yemoja 
alimentaba a sus hijos.

ÒRÀN “Gran problema”. Uno de los 8 señores de la guerra del lado 
izquierdo malévolo del cosmos yorùbà

ÒRÀNMÍYÀN Se cree que haya sido un gigante,  (Akin Òrun).  En algunos 
mitos se le  cree como fundador del viejo Òyó, al  igual  que 
Ogiso, dirigiendo la dinastía de la ciudad de Benin. También 
reino en Ilé-Ifè.  Deidad yorùbá guerrera,  nieto de Odùduwà, 
hijo de su único vástago Òkánbí, quien tuvo muchos hijos y se 
cree que Òrànmíyàn fuese el último de ellos.

RÌRÁN “Repetición.  Un proceso a través del cual,  los aprendices de 
Ifá, memorizan los versos.

YORÙBÁ Grupo cultural y lingüístico del África Occidental


	¿Qué queremos decir cuando decimos, religiones tradicionales africanas?....
	¿Cuáles son los rasgos más significativos de estas religiones, las cuáles puedan ser quizás diferentes de algunas otras bien llamadas o conocidas en el mundo religioso?; específicamente Judaísmo, Cristianismo, Islamismo, Budismo e Hinduismo.
	Cualquier religión o no, tiene cuatro aspectos:
	- ¿ Porqué es usado el pollo?. 
	Respuesta: - Kììnkin
	Àbèmò pii pìì pi
	Àbèmò


	Llamada: - El Rey Aláàrán organizó un trabajo comunal.
	Respuesta:- Kììnkin
	Respuesta:- Kììnkin
	Òrúnmìlà ló gbé Irínmodò níyàwó.
	Fue Òrúnmìlà quién desposó a Irínmodò como esposa.

	“LA MISION DE ÀWÍSE”
	Ivor: - Wándé Abímbólá, usted, ha sido seleccionado por los tradicionales lideres yorùbás como el vocero de los adivinos de Ifá y embajador de la cultura Yorùbá. Así como para perfomar importantes funciones rituales en Nigeria. Usted ha construido puentes entre los Yorùbás del Occidente africano y sus descendientes en las Américas, propagando las dos fundaciones de la cultura yorùbá, su lenguaje y religión.

	Wándé: - Hay muchas grandes religiones en el Mundo. Además de las mencionadas están Confusionismo, Sintoísmo y el Janinismo del Gandés. La mayoría de ellas han escrito libros de textos, basados en sus antiguas tradiciones orales. Por ejemplo; al Budismo le tomó más de 300 años para plasmar su libro sagrado de fe.
	“EL SACRIFICIO COMO NUTRIMENTO”
	“IFA Y EL PUEBLO YORUBA”
	“Bá a bá  Ojùgbònà wòlú
	  Olúwo là á ké é sí

	“BATA DUNDUN Y LA LITERATURA DE LOS TAMBORES”
	 A wí


	“LENGUAJE Y GENERO” 
	Ivor: - ¿Son estos teatros populares o sólo deambulan por las Universidades?
	Importante titulo de Ifá. “Primera persona en lanzar Ifá. Es
	la mano derecha y el próximo en rango al Olúwo, (Jefe


