IFA REPARARA NUESTRO MUNDO ROTO......

Windé Abimbola. (Pensamiento de la Cultura y la Religion en Africa)

Entrevistas con una introduccién por Ivor Miller:

Esu
Una Nota en la Tipografia y el Uso del Lenguaje:

a fonética usada para la ortografia yorubd es PANKWA. El lenguaje Yoruba

del Africa Occidental tiene tres tonos; alto, medio y bajo. Comenzando en
los tres afios de 1850, el sistema standard de escritura del Yoruba ha estado
basado en el alfabeto romano. Modificado por la adiccion de marcas diacriticas
sobre las letras. Marcas de acentuacidon sobre vocales y consonantes nasales
indican el tono.

Para alto tono; acento agudo... (".).

Para bajo tono; acento grave.. (.".).

Para medio tono; pequefio guion... (-.).

Una coma baja o debajo, para vocales e, o,... (, ).
Una coma baja o debajo, para consonante s,... (, .)

Sin estas diacriticas, el deletreo romano de la lengua Yoruba podria ser o
parecer ambiguo o fuera de contexto, o asi insignificante e ininteligible. S¢é
podria ser incapaz de distinguir... Ciudad (Ilt) de percusion (Ilu). De todas
maneras, el lenguaje Yoruba no posee una pronunciacion de género especifica,
o sea, es muy dificil establecer la sexualidad en sus pronombres personales.

Pero la traduccion del Yoruba al Inglés y Espaiiol si requiere de esto. Hemos
usado muchas veces soluciones imperfectas con este fin. Una de ellas es el uso
intermitente de, “El” o “Ella” y el otro es el uso de “Uno”, (refiriéndose a uno
mismo). Muchas comparaciones son hechas en este libro entre las palabras
derivadas del Yorubd usadas en la Cuba, contemporanea y las palabras Yorubds
del Africa Occidental. Al usar las frases o palabras cubanas, Ivor Miller usa su

deletreo latinizado o castellanizado en la misma manera que se ha escrito en
Cuba.

El profesor Abimbol4 ha contestado usando el Yoruba standard.
Por ejemplo: Osain en Cuba, es Osan-in en Yoruba.

Orisha en Cuba, es Orisa en Yoruba.



De estd manera se ha tratado de mantener la integridad de cada lenguaje,
dejando evidentemente para el lector critico cualquier conclusion acerca de sus
similaridades u origenes intrinseco.

“EL SENOR DE LA FUERZA Y EL SAQUEQ DEL MUNDQO”'.

(Qué queremos decir cuando decimos, religiones tradicionales africanas?....

(Cuales son los rasgos mas significativos de estas religiones, las cudles puedan
ser quizds diferentes de algunas otras bien llamadas o conocidas en el
mundo religioso?; especificamente Judaismo, Cristianismo, Islamismo,
Budismo e Hinduismo.

Cualquier religion o no, tiene cuatro aspectos:

1. Tiene un libro Sagrado... esté escrito o sea de forma verbal.

2. Tiene una iconografia... (hasta el Islam, que posee iconografia figurativa).
3. Tiene rituales.

4. Tiene filosofia, puntos de vista.

Si el lector lo desea, colocara estos puntos de forma coherente en su propia
logica. En estas cuatro areas, las religiones africanas han estado asediadas por
siglos. No existe una religion en el mundo que no tenga una creencia en un ser
supremo y todo poderoso. Con excepcion del Budismo, donde la idea de un
supremo no es muy concreta, la mayoria del resto de las religiones tienen la idea
de un ser supremo.

Todas las etnias indigenas africanas creen en su propio Dios supremo. Entre los
Yorubas su nombre es Olodumare u Olérun. La mayoria de las religiones de
Africa, el supremo lo es en todo momento, pero reparte muchas de sus
funciones con otras deidades.

En muchas religiones africanas, el ser supremo no resefia completamente al dios
cristiano o a al Ala del Islam. En algunos casos entre los Yorubas, hay algunas
divinidades que no fueron creadas por el supremo, asi que lo que encontramos
es una forma limitada de monoteismo, no un total monoteismo.

El sistema pensante de un pueblo se refleja en su organizacion social. Esto nos
deja con la interrogante de... ;Dios nos hizo a nosotros?.... ... (Nosotros
creamos a Dios?. Por ejemplo el Supremo dios Yoruba creé a Orun, (el cielo).
Pero las deidades crearon Ay¢, (la tierra). Luego de ser creada la Tierra por las
deidades, ellos bajaron desde el Cielo descolgadndose por una cadena de hierro,
apareciendo la vegetacion.



Los animales fueron brindados también desde el Cielo y los humanos fueron
creados a través de un esfuerzo mancomunado entre Olodumare y las
divinidades. Una de las deidades llamada Obatala, molde6 al ser humano con
barro. Los molded a partir de un esqueleto brindado por Ogtin, el dios del
hierro. Entonces Olodumare suministro la fuerza del aliento vital; se introdujo
dentro del almacén donde Obatala, guardaba sus trabajos de seres humanos y les
insuflo el aliento de la vida dentro de sus cuerpos.

Asi como los Yoruba y otras sociedades han concebido; el corazén, conocido
como Emi, es una hija de Olodumaré. Y es s6lo cuando Oldédumaré extrae a su
hija de un cuerpo viviente, que la persona es considerada muerta. Por
definicion, la persona estd muerta cuando Emi se va o escapa de adentro del
cuerpo en si.

Olodumare no es una réplica exacta del dios cristiano quién cre6 la tierra, los
humanos y todo lo que existe en el mundo. El reparte sus funciones con otras
deidades. Luego de ser creadas la Tierra, el Cielo, la Vegetacion, los Hombres y
los animales, las divinidades descendieron desde Oké ara, una montafia cercana
a Ile-Ifé. Pero cuando las deidades regresaron al cielo, luego de haber cumplido
sus misiones, ellos mismos se convirtieron en fuerzas naturales. La mayoria de
ellos hoy habitan en los limites de la tierra.

O en las profundidades del globo terraqueo de donde suben a la superficie para
manifestarse ellos mismos como rios, montaias o lagos. A veces como arboles
o metales.

Todos los rios de la tierra Yoruba son divinidades, al igual que las colinas y
montafias y son adorados por el pueblo Yoruba. La misma tierra en si es
sagrada. Como una manera fija, la tierra es una divinidad. Entonces hay dos
cielos, uno arriba, de donde las deidades bajan para hallar en el de abajo, un
lugar donde descansar finalmente y donde llegan los ancestros. Cuando una
persona muere, no es enterrada en el cielo azul, sino debajo de la tierra.

Cualquier cristiano o evangelista isldmico dicen que los africanos no creen en
un Dios Unico y verdadero. Esto es posible visto desde el punto de que en la
adoracion diaria y baésica estan las deidades quienes estan mas cerca de ellos
que el mismo Olédumare quién habita en el cielo, no tiene una literatura propia,
ni sacerdocio en si. Nadie le sacrifica ni ain tiene iconos o imagenes hechas
hacia él.

Examinemos otras ideas Yorubés acerca del Universo. El cosmos Yoruba esta
dividido en dos mitades. La parte derecha esta habitada por las fuerzas naturales
buenas y la izquierda por las malas, conocidas como Ajogunes. Las buenas son



las deidades de las cuales ya hemos hablado. Las malas tienen ocho importantes
sefores de la guerra.

1- Ikq........ (Muerte)

2- Arln..... .. (Enfermedad)

3- Ofo........ (Pérdida)

4- Egba........(Paralisis)

5- Oran........ (Gran problema)

6- Epé........... (Maldicién)
7- Ewon........ (Prisidn, la cual ha adoptado una gran relevancia en nuestros dias)
8- Ese......... (Todas las otras aflicciones no mencionadas, por ejemplo, dolor de

estdmago, lepra, dolor de cabeza, vomitos, fiebres, etc).

Las fuerzas naturales malignas de la izquierda son 200 + 1 y las fuerzas sobre
naturales buenas de la derecha son 400 +1. La idea de “mas (+)” es igual a mas
uno, denota el posible incremento en el nimero de fuerza sobre naturales en
ambos lados del Universo.

Esto es porque, somos capaces de tener nuevas deidades y nuevas enfermedades
como el SIDA en los tiempos modernos. Cuando los pueblos africanos entran en
contacto con nuevas religiones, ellos tienden a domesticar o adoptar y poner
dentro de su propio Oraculo o Panteon las nuevas conocidas deidades. Por eso
es que el cosmos Yoruba es como un alfabeto apretadisimo y mistico.

(,Como coexisten entonces en el Universo, las fuerzas sobrenaturales buenas y
malas?. El tema podria ser enfocado como que no habrd paz de coexistencia
entre las dos mitades. Las fuerzas malignas de la izquierda estdn siempre en
lucha contra el género humano. Luego entonces mdas importante en nuestra
propia parte del cosmos es “el conflicto”.

El conflicto es mayor que la paz en nuestros dias modernos. No hay nada que se
realice que no est¢ en conflicto con algo o con alguien mas. Cuando usted,
desayuna, almuerza o cena, se esta en conflicto ya que quizas se esté ingiriendo
las vidas de algunas otras cosas en el Universo. Cuando se arranca el carro y se
pone en movimiento se aplastan insectos, plantas y otras pequefias criaturas.
Luego entonces: -“;Coémo podriamos tener paz en nuestra parte del cosmos
yoruba y humano?”. Para la mayoria de los pueblos africanos, el sacrificio es un
intento de enlazar las fuerzas del Universo para que ellas puedan laborar para
nosotros y asi poder tener paz.

El sacrificio debera envolver el nivel humano del Universo y las fuerzas sobre
naturales benevolentes de la parte derecha, asi como a los malevolentes de la
parte izquierda. Todos vendran juntos en el momento del sacrificio, ya que sera
un intento del ser humano de enviar un mensaje para todas esas fuerzas sobre



naturales, en recordatorio de nuestros propios esfuerzos. Cuando ellos aceptan
nuestro sacrificio, todos estan en comision para trabajar para nosotros y asi
podremos archivar paz.

El pueblo Yoruba hace uso de una buena cantidad de “POLLOS” en sus
sacrificios.

- ¢, Porqué es usado el pollo?.

Este animal acompafia a las deidades desde el Cielo a la Tierra. Ella fue quién
escarbd y expandio la arena que se trajo del Cielo y le dio definicion a la parte
solida del planeta que surgid de la sustancia liquida. El pollo fue el primer
habitante de la tierra y para nosotros no habria problema para resolver el dilema
de: -“;Quién fue primero el huevo o la gallina?”. El pollo. Parece ser un tema
de tendencia humana, que cuando algo nos sirve de buena forma, lo haremos o
lo tornaremos un tema de obligacion.

Un buen ejemplo es el Caballo, el Camello, el Perro, etc. Desde entonces,
cuando los humanos quisieron enviar mensajes al cielo, ellos recordaron al pollo
y dijeron: - “;Oh si!, ella fue la primera que los acompafio desde el cielo hasta
aqui!”. Y st queremos enviar mensajes codificados en espiritu al cielo, porqué
no la enviamos de nuevo... ;A quién? ...Al Pollo.

El sacrificio ha sido el centro de controversia entre muchos estudiantes de la
cultura Yoruba sin mencionar miles de evangelistas que aun estan activos en
Africa.

El sacrificio yoruba ha sido muy mal interpretado y mal entendido, asi como
atacado.

Para los yorubas, el sacrificio es una manera de reorganizar el Universo a favor
de la raza humana. Los africanos creen que la verbalizacion no es suficiente en
una relacion intrinseca con lo sobrenatural: - “;Como podemos estar seguros
que Olédumare habla nuestro idioma o todas las lenguas del mundo?”.
’(Como hacen los animales que no hablan ningun lenguaje, o al menos
ninguno entendible por la raza humana para comunicarse con Olodumare y
darle nuestros mensajes?”. Cientos de hormigas, y roedores tienen un alto
sentido del olfato. Si usted, pone unas gotas de miel en una habitacion cerrada y
muy limpia; verd que en horas apareceran hormigas a carga con esa miel en sus
estobmagos o panzas... ;De donde llegaron?. Fue su sentido del olfato que es
mucho mas poderoso que el nuestro quien las trajo a la miel. No hay razén para
pensar entonces que los insectos son inferiores a nosotros. Muchas personas son
incapaces de poder oler la miel o el azlicar o la sal. Pero los insectos siempre lo
detectan. Por ejemplo; el perro sabrd cuando le tememos, por sentir nuestros



efluvios sudorificos, en el nivel de adrenalina. Por eso es que sélo con la
verbalizacion, el sacrificio no es suficiente.

Cuando hacemos sacrificio, enviamos el mensaje a través de la verbalizacion,
que acompaiia al animal sacrificado o a los objetos y elementos del ebo. Una
vez el sacrificio es llevado o puesto en el altar de la deidad adorada, hay una
deidad engafiadora y tramposa que repartira los elementos del sacrificio entre
ambas partes del Universo; la derecha y la izquierda.

Esa divinidad maula y embaucadora es conocida como Esu una deidad
benevolente, pero todas las 200 (+1) mas una divinidades malevolentes son
también sus muchachos errantes. Esu diariamente le reportara a Olodumare.

Por eso es que el Dios Supremo para muchos de los pueblos africanos parece
estar muy remoto en concepto y posicion. Los cristianos a menudo dicen: - “Ve
y dile a Dios, lleva ti problema a €1”. Esto no pasara en muchas de las etnias
religiosas africanas, ya que las fuerzas malas y buenas estan a cargo por orden
del mismo Olédumaré. El les dio lo que llamamos ASE a ambas partes. ;Por qué
¢l lo hizo?. Porque ¢l sabia de antemano que siempre habria dos partes en
cualquier problema. Cuando se habla de algo “bueno”, se presupone que se
conoce el lado “malo”. Donde no existe lo bueno, tampoco habra lo malo.
Entonces no habra vida.

Los seres humanos sacrifican a sus divinidades que siempre estaran en la parte
derecha, pero Est quién reparte a ambas partes, es el primero que recibe todos
los sacrificios y luego los repartird acorde a la naturaleza del ebo. Asi todos
estardn contentos y felices y habré balance y armonia. Por ejemplo, si la persona
esta enferma y le sacrifico a su deidad tutora Esu repartira el sacrificio y le
ordenara a Arun (enfermedad) que se aleje y no afecte mas a la persona en
afliccion y le ordenard a Aisan (salud) que entre al cuerpo de la persona y asi
sanard. Asi se lograra una pequeia paz temporal o un cese al fuego por un
espacio corto de tiempo. Mafiana, por supuesto que sera otro dia, que nos traera
la necesidad de volver a sacrificar para afrontar otro ajogun o nuevo proyecto
que nos llega en el trascurso de la vida.

Asé. Es la fuerza sobre-natural usada por Oloédumare para crear el Universo. Asé
fue originalmente una extremidad, protuberancia o expresion verbal que

venia de Olodumare, lo cual mas tarde se concreto en un tarro de animal
copias de la cudl les fue dado a Obatédla, Esu_y algunas otras divinidades

que entonces fueron capaces de efectuar muy buenas obras.

En fin si usted, desea cambiar sus propias condiciones, debera sacrificar, la paz
no se derrama como una alfombra a los pies de cualquiera, sino que debe ser
creada. Cada vez que usted se venga abajo, el Universo podra ser reorganizado



a su favor, ese serd su propio sacrificio. Quizas no siempre sea en forma de
sangre animal para asi mismo sino también para pagos a la comunidad. Por
ejemplo, cuando una viuda se ofrece a limpiar el trono de If4 durante uno dias
interrumpidos; ademas de cantar y bailar alli, ella estard haciendo un sacrificio
para buscar compafiero o esposo.

La nocién yoruba del sacrificio es una importante contribuciéon de Africa, al
pensamiento religioso, pero a menudo esta siendo mal-entendido. Otro aspecto
de las religiones africanas, que ha sido mal entendido y sub-valorado con mucha
controversia, es el asunto de los sagrados textos orales. Una de las razones de la
pérdida de sus valores religiosos en los pueblos africanos en su cultura religiosa,
es que no existe un auténtico libro sagrado como la Biblia, el Coran, etc... las
personas olvidan que los ya mencionados también fueron en sus inicios textos
orales antes de ser sagrados o plasmados como escritura grafica o simbolica.
Por ejemplo los Budistas se tomaron casi 300 afios para escribir su propio libro
sagrado. No existe ninguna religion que no posea un texto sagrado, sea escrito u
oral.

Otra area mal entendida en su Iconografia. Las personas a menudo creen o
piensan que los africanos adoran a las imagenes o Totems, sin saber que son
representaciones abstractas de sus divinidades o dioses celestiales. El crucifijo
catolico; la imagen de la Virgen Maria, las cruces colgantes que usan todas las
estatuas catodlicas, el rosario de los musulmanes son también iconos. Nadie es
tan estupido en demasia para cortar grandes o enormes rocas, sin pensar que
esos objetos estan conectados con altos seres espirituales.

Las religiones tradicionales africanas han sido muy mal representadas en el acto
de sus rituales. El uso de la sangre animal en los sacrificios yorubés y la
necesidad de alimentar en su forma natural o representativa a sus iconos, ha sido
atacado como “Fetichismo” o “Primitivismo”. Pero cuando los musulmanes
matan millones de carneros en un s6lo dia para celebrar su festival anual “Id El
Fitr”, nadie se asombra de la cantidad de toneladas de sangre derramada en un
simple dia. Cuando un sacerdote catdlico romano aplica incienso en su Iglesia o
un postor protestante le da la sagrada comunion en su Iglesia a los feligreses, no
es visto como un ritual. Por eso decimos que no existe ninguna religion sin sus
propios rituales, que por supuesto varian de una forma a otras.

La mayoria de los paises africanos son multi-étnicos y de sociedades multi-
lingiiistas. No hay forma de que haya una sociedad pluralista que pueda
sobrevivir si no existe una doctrina de tolerancia tan potente como la creencia y
la fe sean toleradas.

El Odu de Ifa Ogbedi relata acerca de €ste problema. Habla de la historia de una
oscura criatura llamada Kankan.



Kankan se puede traducir como “Sefior de la Fuerza” o quién hacia todo a través
del uso de la fuerza. El comprometié a todos sus vecinos en un trabajo colectivo
en su granja. En las zonas rurales de Africa, cuando las personas construian sus
propias casas no se necesitaba de acuerdos ni hipotecas, solo se llamaba a la
vecindad, donde muchos eran carpinteros, albaifiiles, pintores y abrazados en la
labor mutua ayudaban al hermano de raza o tribu a edificar su vivienda sin
pagos ni obligaciones que no fueran las morales ante su sociedad tribal. Bueno
esto fue lo que hizo Kankan.

El Saltamontes fue el primer invitado a la labor, que estuvo de acuerdo en
ayudar, ya que Kankan antes le habia ayudado a ¢l, pero le dijo: - “jYo iria con
gusto, pero tengo un problema y es con la sefiora Gallina, que siempre desea
exterminarme a mi y a mis hijos!”. Aun s6lo pudiendo comerse a uno soélo, ella
desea comérselos a todos y no nos da tregua cuando nos divisa a lo lejos, y
Kankan le dijo: - “No se preocupe, que ella no ird; ademés que trabajo podria
ella realizar con sus cortas plumas”. Y el Saltamontes dijo:- “Entonces alli
estaré para ayudarles a levantar su casa”.

El sefior Kankan se fue directo a la casa de la Gallina y le pidi6 que le ayudara
en su granja y ella dijo de ir gustosa, pero que le temia al Lobo y Kankan dijo: -
que no le llamaria y la Gallina acepto en ir al trabajo comunal.

La cadena sigui6 de invitaciones, negociaciones y refracciones ocultas de
Kankan;

- El Lobo hablé de su enemigo el Perro.

- El Perro hablo de su enemigo la Hiena.

- La Hiena hablé de su enemigo el Cazador.

- El Cazador habl6 de su enemiga la Serpiente.
- La Serpiente hablo de su enemigo el Garrote.
- El Garrote hablo6 de su enemigo el Fuego.

- El Fuego habl6 de su enemiga la Lluvia.

- La Lluvia habl6 de su enemiga la Sequia.

El sefior Kankan los invito a todos, aunque todos tenian detractores y por ultimo
invito también al Rocio matinal. El dia acordado, al llegar unos veian a sus
futuros almuerzos y al mismo tiempo se veian como la futura victima. El sefor
Kankan los coloco uno al lado del otro, de forma depredadora en la escala de la
supervivencia de la Naturaleza; (como antes se explicd) y se dio la orden de
comenzar el trabajo.

Era una regla de quién necesitaba de la ayuda de los otros en la comunidad, los
alimentase mientras durasen las labores. Por eso ya al llegar la hora cercana al
almuerzo, todos pasaron su faena para esperar por Kankan y su ofrecimiento



alimenticio. Pero este no movio un dedo para darle comida y ante la premura
del hambre, la Gallina, se comi6 al Saltamontes, el Lobo a la Gallina, el Perro al
Lobo, el Palo destrozo al Perro, el Fuego quema al Palo, la Lluvia apagé al
Fuego y la Sequia aniquilo a la Lluvia. La Gota de Rocio era la unica, que no
tenia enemigos. Comenzo a caer y humedecer a todos los caidos y exanimes y
cuando sus cuerpos comenzaron a enfriarse, no tuvieron otra alternativa que
ayudarse a levantarse unos a otros y a pedirse clemencia para no ser extinguidos
de una vez y por todas, y a coro dijeron:

- Ogbedi Kakadka,

- Ogbedi Kunkunkun,

-  Ki Ganmuganmuu re,

- Omébaase ta jade,

- Adifa fun Kankan,

- Tiololee be Tata lowe,

- Y00 be agbébo adie lowe,

- Yoo be kolokolo,

- YO0 be ajd,

- Yoo be tkooko,

- Yoo be ode,

- Yoo be oka,

- Y00 be opa,

- Yoo be ina,

- Y00 be ojo,

- Yoo be oda,

- Y00 be irtwowo kanyiin won,
- Kankan lo waa bayé jé lonii o,
- Iriwowo wda tun se,

- Iriwowo wda tun se,

- Eyin o ri kankan t6 bayé jé lonii o...
- Iriwowo wda tun se o,

Traduccion:

Ogbedi, el Severo.

Ogbedi, el Fortachoén,

Quién no permite que su filo aspero sea visible,
Quién no permite que ellos aparezcan afuera.

Fue lo profetizado por Ifda para Kankan, cuando venia a pedirle al
Saltamontes para el trabajo comunal; le pidi6 a la Gallina, al Lobo, al Perro,
a la Hiena, al Cazador, al Baston o Garrote, al Fuego, a la Lluvia, le pidi6 al
Cielo, al Rocio, como ultimo invitado.



Haciendo cosas por la fuerza arruin6 el mundo de hoy.
La Gota de Rocio, vino y lo repard, lo enmendd lo restauro.
No ves que haciendo cosas por la fuerza destruyes el mundo de hoy...

La Gota de Rocio llego y lo reparo.

“LO DESEADO: UN NUEVO TESTAMENTO”.

“Ko mo mo ni tori wa baje o
Ko nii tori wa baje o.

Ayé o ni tori wa bajé o.

Ifa 6 tun un se.

No sera destruido en nuestros tiempos.

No se destruira en nuestros tiempos.

El mundo no sera destruido en nuestros tiempos.
Ifa lo reparara.

La mayor parte del area de Africa Occidental, se extiende en una region
recubierta con algunas de las mas hermosas y tropicales sabanas de Africa.
Hace 50 afos; antes de que estas sabanas fueran plagadas y depiladas, estaban
habitadas por Elefantes, Leones, Leopardos, Gorilas, Monos de diferentes tipos,
muchas especies de pajaros como el buitre, (Igiin), Akala, (calao, ave de largo
pico, con el que hurga la tierra), Téntere, (el comedor de cadaveres) Agbe, (el
turaco azul) Odider¢, (el loro), etc.

Los bosques de tierra yoruba fueron también el hogar de famosos arboles como
el impresionante Iroko, el arbol del algodon de seda, (Araba), Ose, (el altisimo
arbol del Baobab, que puede vivir por mas de 400 afios) Igi-nla (el poderoso
arbol, cuyas ramas podrian cubrir y dar sombra a casi 20 metros a la redonda) y
varias especies de cactus como el Ord-agogo, (llamado asi porque su forma
asemeja un gong sagrado), y Or6-adéte; (cactus del leproso). El medio ambiente
yoruba también incluye famosos arbustos o hierbas, asi como hojas medicinales,
entre las que sobresalen Ewé-ind, (hoja de fuego), porque arde como fuego,
Esisi, (también arde y crepita), Ipin, (el arbol de donde se saca el papel de lija),
Labelabe, (el cual corta como cuchilla) Eésun, (hierba gigante del bosque) y
Meéruwa (hierba gigante de tierra seca).

Hubo también importantes reptiles y serpientes, como Ere, (piton que podria
exceder los 40 pies de largo) Oka, (llamado asi porque cuando descansa se
arrolla como una fortaleza de tierra de rocas), Olodo, (serpiente que vive en el



agua), eran tiempos donde ellos eran adorados y no perseguidos, al igual que los
peces y cocodrilos. La mayoria de estas maravillosas criaturas han desaparecido
o estan en peligro de extincion en las grandes llanuras y bosques africanos. Los
yorubas siempre han vivido en un medio donde las criaturas son sagradas y
respetadas.

El proposito es trazar la conexion profunda del pueblo Yoruba, con la
naturaleza y los ancestrales tiempos de su mitologia, cuando los Orisas, vinieron
del cielo a la tierra en formas humanas y crearon y conformaron a los hombres
en sus propias imagenes y antes de volver al cielo decidieron integrarse a la
naturaleza como parte de ella. Fue entonces cuando la Naturaleza se convirtio
en mas poderosa que el ser humano.

Los Yorubas, también creen que Ilé-If¢, su hogar ancestral es la cuna de la
humanidad, antes de que I1é-Ife, fuese creada, la tierra fuera cubierta con agua.
Los Orisas, que eran en niimero de 400 (+ 1) mas uno, vinieron a I1é-If¢, bajo las
instrucciones de su Supremo: Oloédumare, el Todopoderoso, para crear la tierra
seca a partir del agua, la cudl fue esparcida por la gallina, (pollo) y comprobada
su dureza y estabilidad por Aguema; (camaleon) y fue asi como se formo Il¢-
Ife, como la parte solida a partir de una sustancia liquida.

La vegetacion aparecid después en la Tierra, no por accidente, sino por
deliberado designio de Olodumare. Un verso de Otuira Irosin, (odd menor de
Ifa), explica como aparecio la vegetacion en la tierra. También nos habla de que
cada especie de planta se le pidid sacrificar antes de venir a la tierra. Y fueron
aquellas especies que ofrendaron quienes son respetadas en la tierra y no son
cortadas inmisericordemente, ni tampoco son arrancadas por los fuertes
temporales, siendo por el contrario las que ofrendaron al aniquilamiento del ser
humano y el medio ambiente.

Ademas del Camaleon y el Pollo, Olédumare cred y envio a la Tierra otras
especies de animales. Alrededor de 880 especies, cada una de animales, plantas,
pajaros, etc. Fueron originalmente enviadas a la tierra mucho antes de la
aparicion del ser humano, quien fue creado debido al esfuerzo conjunto de
Olodumare, Obatala, Ogun, Ajala y Emi.

Todos esos actos de creacidon fueron testificados por Ifa, también conocido
como Oranmila, la divinidad Yoruba responsable para la adivinacion y el
desarrollo intelectual. Fue Ortinmila quién le dio a cada especie animal, vegetal
y mineral sus nombres e identidades. Por eso es que If4 es conocido como:

- Elérii- Ipin.....cooveunn... (Testigo del Destino).
- A-jé-ju-oogun. (Quién es mas afectivo que la medicina).



Irénicamente, el pollo que fue el primer habitante de la tierra y quién regd a
todos los rincones y esquinas del mundo la tierra traida del cielo, es el
conductor de los mensajes al cielo que salen de los hombres. Se convirtié en
sagrado, pero solo para ser sacrificado. El camaleén no se come por los
humanos, pero siempre serd sacrificado como ingrediente para los preparados
de hierbas y medicinas.

Cuando todas las especies de plantas, animales y pajaros llegaron al mundo, un
convenio fue hecho, el cudl estipulaba que ninguna especie podria a su gusto
explotar o agredir a otra, al igual que un convenio similar fue hecho con los
seres humanos. Pero una vez que toda especie estuvo libre para su
supervivencia, necesitd de otra especie para alimentarse o nutrirse y esto aun se
realiza en la Naturaleza, sin llegar a la pérdida del respeto ni la aniquilacion
completa de otra especie, sino que se mata por necesidad y no por placer. Solo
el hombre inescrupuloso ha violado esos tabties naturales, ya que ha matado por
placer y aficion estupida.

Los versos de Ifa nos dicen que en tiempos ancestrales, algunos animales y aves
conocian el lenguaje de los humanos y algunos humanos sabian el de los
animales y las plantas. Para los ancestros africanos, animales, aves, plantas y
humanos, eran una gran familia y cuando los seres humanos hacian sus festines
o festivales invitaban a sus coterrdneos animales y plantas. Algunos arboles
tenian la habilidad de cambiar sus formas en cuerpos humanos o animanoides
para asistir a esos eventos. Aquellos que no eran invitados y eran dejados, fuera
hallaban la forma para tratar de sabotear esos celebramientos.

Una popular leyenda del folklor yoruba nos narra como ocurrio:

Llamada: - Oba Alaaran bewe
Respuesta: - Kiinkin
Llamada:- O pe kiirin eye
Respuesta: - Kiinkin
Llamada:- O démi kiinkin si
Respuesta.- Kiinkin
Llamada:- Koriko dide o.
Respuesta:- Kiinkin
Llamada:- Méruwa dide
Respuesta:- Kiinkin
Llamada:- Ka relé oba
Respuesta.- Kiinkin
Llamada:- Ka lo 6 jo batd
Respuesta:- Kiinkin
Llamada:- Bi bata o ro



Respuesta: Kiinkin
Llamada:- Ka lo 6 jabemo o
Respuesta: Kiinkin
Todos, Coro: Abémo pigbiti pigbiti pi
Abemo pii pii pi
Abemo

Llamada: - El Rey Aldardn organizo un trabajo comunal.
Respuesta:- Kiinkin

Llamada: - El invité a los pdjaros mds pequeiios.
Respuesta: Kiinkin

Llamada: - El invité a los mds tiernos pdjaros.

Respuesta:- Kiinkin

Llamada: - Pero él me boicoteo.

Llamada: - Dejo que los herbajo se sublevaran.
Respuesta:- Kiinkin

Llamada: - Dejo que los grandes arbustos se alzaran.
Respuesta:- Kiinkin

Llamada: - Déjenos ir al palacio del Rey.

Respuesta:- Kiinkin

Llamada: - Déjanos ir y bailar a la musica del tambor bata.
Respuesta:- Kiinkin

Llamada: - Si el batd. No suena.

Respuesta:- Kiinkin

Llamada: - Déjanos ir y bailar con abeémo.

Respuesta:- Kiinkin

Llamada, (Todos): - El sonido hecho para imitar la musica de abemo.

En la leyenda, un importante rey llamado Alaaran, (literalmente el vestido o
vestimenta que origind la forma de tinicas que usan los Yorubas), llamo a los
animales y pdjaros a tomar parte en un trabajo comunal en su granja, pero
excluyd a Kiinkin, que se cree que sea un pdjaro muy. Fue excluido por
pensarse que era muy fragil y sin fuerzas para realizar esfuerzos fisicos. Pero
esto enfurecid a Kiinkin, que llego6 al lugar y recitd encantamientos y todas las
hierbas y arbustos que habian sido cortados en la limpieza de la granja se
levantaron en motines de revueltas, formando densos bosques. Algunas de esas
hierbas siempre acompafiaban a Kiinkin cuando iba a bailar al palacio del rey.
Los granjeros no podian terminar el trabajo y el Rey Alaaran se vio forzado a
invitar a Kiinkin para poder finalizar la labor y dar la fiesta.

El pueblo antiguo de Africa, no toma a la Naturaleza como algo para ser
explotado, gobernado o conquistado. Ellos no creian que la Naturaleza habia
sido conformada solo para el uso de los seres humanos y las razas que la
habitaban como animales y plantas, como sucede hoy dia.



En adicion al convenio entre plantas, animales y hombres, hubo otro convenio
entre ellos realizado por Oranmild, o sus hijos. Un convenio similar fue
realizado entre las otras deidades, de no atacar a los devotos ni al propio
Ortnmila. El significado fue el siguiente:

“Afeké o;

Afodale;

Bi Sango ba pawo,
lle Io da

“Excepto para un sacerdote que sea un mentiroso,
Excepto para un sacerdote que sea un falso,

Si, Sango asesinase un Sacerdote de Ifa;

El habria roto un convenio.

Todavia hoy en dia en Tierra Yorub4, si una serpiente mordiese a una persona,
¢ésta sera curada por encantamiento muy secretos de dentro del alma del adivino.
Un hechizo de esta manera, lleva intrinseco el antiguo acuerdo entre animales y
humanos. La Serpiente sera invocada por su antiguo nombre y se le recordara al
veneno el antiguo juramento que se hizo con OrGinmila y se ajustara la obra a
ordenar que los factores se ajusten al tratado de paz y de no, agresion antes
pactado.

Nota: - Sirva esto de leccion para muchos babalawos y santeros cubanos que a
veces malinterpretan las profecias dafiinas, que vienen por manos de las
deidades y por lo general es debido al escaso conocimiento de la
correcta expresion divina o de su engafioso ego — propio... Notas de

Oftin Ogbe.

El convenio hecho entre el reino vegetal, animal y humano, fue finalmente roto
en I1é —Ifée. Muchos versos de Ifa nos dicen como sucedi6 entonces otrora.

En tiempos ancestrales, los seres humanos s6lo daban a luz un nifio por vez.
Una esposa de Oranmila llamada Pérégunléle, hija de Awujale, fue la primera
mujer que dio el paritorio de gemelos. Ellos fueron llamados Edun, (el mismo
nombre que los Yoruba le dan al mono colobus). Los gemelos Edun parecian
imitaciones de monos aun cuando eran seres humanos, ya que tenian los ojos
hundidos y colas como los simios y caminaban en forma semi-erecta. Ademas
no eran exactamente iguales y tenian diferentes sexos.

Ortnmila, el padre de los gemelos simio-humanos, pensaba como conformar
adivinacion y sacrificio para ellos, cuando se le escaparon al bosque para
convivir con los otros humanos de su misma madre ya que su progenitora se



habia casado 20 veces antes de casarse con Oranmila. Ella habiase casado con
Oluigbo, la fuerza sobrenatural del bosque y le habia parido a Erin, (el
Elefante), luego le pario a Efén (el Bafalo) cuando se casé con Oluodan. Fue
también la madre de Agbonrin, (el Antilope), de Agbe, (el pajaro turaco azul) y
fue en compafiia de sus otros hermanos que se fueron a vivir los hermanos
gemelos, Edun, donde hallaron la real aceptacion y haciendo del bosque su
verdadero hogar.

Pero sucedio que un dia Olofin, el sacerdote—rey se perdid en el bosque. El edun
masculino le vio y le rescato y le llevo a la ciudad habitada por los humanos.
Ol6fin dio un gran festin de agradecimiento por su regreso a la vida civilizada y
como era costumbre invito a las especies animales existentes. Pero para sorpresa
de todos, los animales se retiraron de la fiesta entre los humanos. El fue
readmitido y ubicado entre los Sacerdotes de Ifad que supervisaban y orientaban
a Olofin y los animales que se habian retirado en colera nunca mas regresaron a
la ciudad.

De esta manera fue como los seres humanos rompieron el convenio en Il1¢-Ife,
lidereando la separacion con el resto de la creacion. Desde entonces se mantiene
un antagonismo entre los humanos y el medio ambiente, situacion que ha
llegado a una forma original y ridicula que nos aproxima al fin de éste milenio.

La época serena donde el mundo creado y los humanos eran como hermanos y
hermanas, es recordado, en los versos de If4 como la era del rey “Oba jomi —
jomi”; (el rey que comia agua). El agua referida era el liquido que cubria la
tierra y que se fue retirando a medida que la tierra seca se abria camino en Ilé-
Ife. Fue ésta la época en que Obatala quién era el lider de las 400 + 1 deidades y
tenia el deber de crear el terreno so6lido a partir del agua, pero €l fallo; (;O fue
que ¢l se neg6?); ya que bebia demasiado vino de palma y en el momento de
hacer la gran creacion, se desplomo6 ebrio. Acorde a la historia de la creacion,
Oduduwa, el hermano mas joven de Obatald, tomo el control y cred la tierra
seca a partir del agua. No obstante, a ello Obatala mantuvo su cargo de lider de
los orisas hasta nuestros dias. Su régimen, que coincidio con la era del agua fue
un periodo justo y tranquilo como el agua.

Pero la sociedad se asentd y crecido de forma irregular, entonces llegd otro
periodo conocido “Oba jegi — jegi”; (la época del rey que comi6é madera). Esta
fue la era del hierro que pertenecio a Ogin, la deidad occidental africana de la
Guerra; del hierro, la manufactura y la creatividad. Fue €l quién fabrico los
implementos de hierro con los cuales llegd la violencia al mundo, Ogun se alid
con Oduduwa y le trajo a la sociedad africana y a su mitologia, un tiempo de
mayor especializacion en la Caceria, Agricultura y el comienzo de la
manufactura. Por eso fue que el régimen de Obatala no finalizé con época de
violencia, sino que brind6 un final violento de convulsos cambios sociales. Hoy



en dia, es Oduduwa y sus descendientes quienes reinan en tierra yorubd, y no
Obatala y sus descendientes.

La corona que Obatald hoy es conocida como Are¢ y es usada por Ooni el
sacerdote—rey de Ifé quién celebra cada afio un importante ceremonial durante
el cual, €l y el sacerdote principal de Obatald se enfrentan en una lucha como si
fueran gladiadores. Es un veredicto ya arreglado, ya que siempre vencera el
Ooni. Y ha sido ésta pelea lo que ha dado al Ooni, el titulo de Adimula, (quién
lucha y resulta victorioso).

Como los seres humanos se separaban mas y mas de la Naturaleza; ellos
comenzaron a fundar y asentarse en villas y ciudades y Oduduwa, se convirtid
en el primer Olofin, implantador de leyes de los yorubas. Asi comenzo el
desarrollo urbano entre los yorubés, que hoy en dia tienen la reputacion de ser
uno de las mas ancestrales civilizaciones urbanas del Africa.

La nueva época fue la de “Oba jeun —jeun”; (el rey que consume). Fue la era de
la organizacion de la sociedad humana, en comunidades sedentarias, de donde
el pueblo iba a sus labores al campo y a la caza en la floresta, costumbres que
ain se mantienen en la tierra Yoruba. Esta fue y es ain una era de ciencia e
industrializacion.

Ogbedi nos dice en una forma dramatica y satirica, que estd época mostro el
rostro de un nuevo convenio o testimonio, sin el cual, nuestro jeun — jeun;
(tendencia al consumo) destrozaria la Tierra. Este nuevo convenio podria
metaforicamente ser serviciado por las Gotas del Rocio, que restauraria algunos
de los aspectos de respeto que existian entre los reinos animal, vegetal, mineral
y humano.

Nuestra, presente era o época actual testificard un cambio dramatico en las
relaciones con nuestros coterraneos terrestres sean del reino que sean. Hay un
llanto necesario por un nuevo convenio basado en la energia que trae y
proporciona If4, que no es nada mas que energia, tranquila, pacifica e intelectual
del desarrollo social. Lo que If4 desea y quiere demostrar es que no se puede
contar con algo que se base en el uso de la fuerza. Si no buscar una nueva forma
de vida, si es que deseamos sobrevivir como especie en éste mundo.

Todo pensamiento de convenios ancestrales entre el hombre y el resto de la
creacion, fue roto en Ilé Ife, pero vestigios de ese convenio aun persisten entre
los yorubas que sienten un profundo respeto por la Naturaleza que les rodea. En
las sagradas escrituras de Ifa, toda criatura u objeto de la Naturaleza estd
personalizada.



Cuando If4 habla de un insecto, un arbol, un péjaro u otro animal, habla de ellos
como si fueran humanos. Por ejemplo: - Igun, (el Buitre); Agbe, (el turaco
azul), Aluko; (el turaco de plumas rojas) y Agblgbomwonran son recordados
como Sacerdotes de If4, en el cuerpo literario. Eésun, hierba gigante del bosque,
es el awo del bosque, mientras que Méruwa, hierba gigante de la sabana, es el
awo de las llanuras y sabanas.

Irinmodo, un grueso y altisimo arbol de las orillas del rio, fue una esposa de
Ortinmila mismo. Un verso de Ifa habla de ella como sigue:

Ifa [o firinmodo joba.

Ifa [o firinmodo joba,

Orvinmila 16 ghé Irinmodo niyawo.

Ifa lo firinmodo joba

Fue Ifa quién hizo de Irinmodo una potentada

Fue Ifa quién hizo de Irinmodo una potentada

Fue Orunmila quién desposé a Irinmodo como esposa.
Fue Ifda quién hizo de Irinmodo una potentada.

Como se dijo antes, los orisas salieron de la Tierra y se convirtieron en fuerzas
de la Naturaleza. Con la posible excepcion de Sang6d que permanecid en el
cielo, los demaés orisas se quedaron en la superficie terrestre o se fueron debajo
de la corteza terrestre. Otros se introdujeron en enteros animales, plantas y
niveles humanos de existencia. Por ejemplo; Oya cuyo principal simbolo es el
rio Niger de Africa Occidental, fue una vez Bufalo... (la mitologia cubana a
veces la confunde con el Unicornio; animal mitolégico europeo... odu Ifa Ofun
(Gbé), Mas tarde se convirtid en ser humano y se casé con Ogun, se divorcio de
¢l y se cas6 con Sango.

Cuando lleg6 el momento de su partida al Cielo, ella se enterr6 en la corteza
terrestre de Ira, una ciudad cercana y ancestral, cercana a Oyo y reaparecié en la
superficie como el rio Niger. Pero ella se mantiene en el Cielo con Sang6 para
quién prepara las tempestades, tornados y huracanes antes de que su esposo
lance sus rayos y bolas de fuego y justicia. Por tanto ella por siempre viajard y
estara en la Tierra; en el agua, en el subterraneo y en el aire.

El Océano Atlantico llamado por los yoruibas como Okun Yemideregbe, se cree
que esta habitado por una importante deidad del Africa Occidental; llamada
Olokun, considerada como una de las tltimas esposas de Ortinmila. Fue cuando
¢l bajo a sus profundidades en calidad de médico a curar el unico hijo de
Olokun, que se hundi6 con ella en un abrazo de amor. Cuando cur6 a Ajaé, ella
con sus cuidados y devocion hacia Oriinmila, hizo que él permaneciera en sus
dominios y nunca regresara a la Tierra.



Una vez que él Orisa, entrd en la corteza terrestre antes de reaparecer en la
superficie como una fuerza del medio ambiente fisico, ¢, (la tierra en si
misma) se convirtio en un segundo Orun, (Cielo). El primer cielo el cual estd en
el firmamento y del cual descendieron los originales 400 + 1 Orisas, es conocido
como; Orun Oke, (Cielo de arriba). Es el lugar permanente de Olédumaré. Pero
el Supremo también visita el segundo Cielo Orun Odo, (Cielo de abajo) de vez
en vez. Este cielo es el habitat de los ancestros, (humanos que han partido), de
los orisas, siendo asi entonces por derecho que el Orisa I1¢, (el planeta Tierra) es
un lugar sagrado. Ella no esta para explotada ni expoliada, ni avergonzada como
los seres humanos han hecho por siglos.

La cuestion fundamental que todas las cosas que los humanos han obtenido de
una manera u otra regresan a la Tierra, por lo tanto no podemos herirla, sino que
es ella quién nos hiere cuando morimos. La religion Yorubas esta basada en un
profundo respeto al medio ambiente natural a través de un ancestral convenio
entre los humanos y todas las demads criaturas y objetos de la Naturaleza. Este
convenio que fue deshecho en Il¢é-Ifé, debera ser re-examinado otra vez.
Nosotros deberemos como awoses preguntarnos lo mismo que le, pregunto el
Sefor de la Fuerza, a sus invitados al ser brutalizados: - “;No es el momento de
hacer un nuevo convenio?” —

“LA MISION DE AWISE”

Ivor: - Wandé Abimbola, usted, ha sido seleccionado por los tradicionales
lideres yorubas como el vocero de los adivinos de Ifa y embajador de la
cultura Yoruba. Asi como para perfomar importantes funciones rituales
en Nigeria. Usted ha construido puentes entre los Yorubas del Occidente
africano y sus descendientes en las Américas, propagando las dos
fundaciones de la cultura yorub4, su lenguaje y religion.

Wandé: - Usted ha caracterizado mi mision muy bien. Estoy aqui para expandir
la palabra cercana de la cultura y religion yoruba de la cual su lenguaje es
una parte integral. Lo que me trae a mi aqui es que esta cultura se ha
expandido desde la trata de esclavos en el Atlantico hacia Cuba,
Venezuela; Brasil, Trinidad y Tobago, Argentina, Haiti, Mé&jico y los
Estados Unidos. Se ha expandido muy rapidamente, pero en mi concierne
que el pueblo ha distorsionado el significado y el mensaje de nuestra
cultura por sus propios fines.

Las personas no son serias acerca de ésta religion y estdn
comercializandola. Algunos claman por ser babalawo iniciados en Africa
o Estados Unidos, ain sin saber como lanzar Ifa e incluso sabiendo
hacerlo, no podrian cantar un simple verso de Ifa. Ellos incluso estan



comenzando a tratar a Ifa como un Orisa que se “posesiona” de la
persona. Adivinan con el opele y saben los significados de los odis que
salen, pero no conocen los cantos y alegorias que pertenecen a ese odu o
no se preocupan ni toman cuidado de lo que realmente dice o estd
diciendo Ifa. Pretenden estar posesionados por Ifa y diran: - “Esto es lo
que Ifa dice o estd diciendo”.

Ivor: - En el Oeste, a menudo ofrecemos oidos a gruesas generalizaciones de las
religiones africanas, como “posesion espiritual” y “baile” que son sus
principales caracteristicas. “;Define Ifa éste estereotipo por ser primitivo
y cerebral?”...De hecho algunos babaldwos cubanos me han dicho que un
babaldwo “posesionado” podrd o moriré en el acto... — “;Qué dice usted,
al respecto?”.

Wandé: -Ifa es el tnico orisa que no posee a sus devotos de forma completa,
aunque no deja de irradiarlos e inspirarlos. He visto todos estos
problemas y conozco la fuerza de los Estados Unidos, en temas de
comunicacion. S€ que si no somos cuidadosos y permitimos la situacion
antes descrita, iremos en la proxima generacion a la extincion de nuestra
religion, o crear un nuevo tipo de espiritualidad que ya no sera recordada
como Yoruba. Vengo aqui para entrenar personas que espero sean
comedidas ellas mismas a entrenar en bases regulares por un nimero de
afios viables y factibles, entrenardn en la literatura de If4 y en los valores
de los orisas. Ellos recibiran informacion comprensible pertenecientes a
las mayores divinidades.

Ellos se convertirdn en una nueva generacion de sacerdotes y sacerdotisas
conocedores de la cultura y religiéon yoruba. Sabran como adivinar de
forma competente y recitar los versos de Ifa. jQuizas en su propia lengua,
o en traduccion!. Ellos sabran cantar... jNo los cantos de lukimi cubano o
el Cambomblé¢ brasilefio!..... solamente sino también los cantos del Oeste
Africano. Por encima de todo, espero que sean exitosos en nutrir a las
personas que tengan Iwapélé, (buen caracter) lo cual es el epitema de la
religion, Iwa 1ésin, (el caracter es religion).

Esta es mi mision. No vengo por mi mismo. Sabes que la posicion que
ocupo en esta religion es la de Awise Awé Ni Agbayé, el vocero para la
religion yoruba y su cultura en el Mundo. Mis mayores saben que ésta
mision y la aprueban. Un canto de Ifa dice:

“Riran le ran mi wa o o,
Emi ki mé ran ra mi,
Ase dowé eni t6 edn mi wa,
Riran le ran mi wa,



Emi ki mo ran ra mi;
Ase dowo eni to ran mi wa.

Fui invitado por mis superiores,

Yo mismo no me envié;

El ase por el cual hablo, pertenece a aquellos que me envian.
Fui enviado por mis superiores.

Yo mismo no me envié.

El ase por el cual hablo, pertenece a aquellos que me envian.

Ivor: - ;Por qué usted, ha escogido no iniciar a nadie en éste pais?

Wandé: - No iniciaré, ni inicio a nadie fuera de Nigeria, debido a que debe
haber una comunidad de sacerdotes y sacerdotisas capaces de iniciar a
cualquier persona. En el caso de ciertos orisas como Sangd, Oy, Osun y
otros mds, no creo que sea correcto para un babaldwo iniciar o
introducirse en éstas ceremonias. Un babaldwo deberd iniciar a las
personas en Ifa, excepto, por supuesto, si ha sucedido que ¢l ha sido
iniciado en otro Orisa, antes de ser_iniciado en Ifa, en ese caso, ¢l tiene el
ase de ese oOrisa en su cabeza. Estoy consciente de que cualquier
babaldwo en los Estados Unidos, estan iniciando a personas en los orisas,
aparte de Ifa. Mi comentario acerca de esto, es que parece ser muy
peculiar estd situacion en Estados Unidos. Mi propio punto de vista es
que el ase el cual usted no tiene en la cabeza, usted no puede esparcirlo
con alguien mas. Usted no podra dar nunca, lo que nunca ha tenido.
Espero que cada vez mas personas entren a ésta religion en los Estados
Unidos; el pueblo vera la necesidad de dejar que el sacerdote de cada
Orisa inicie su propio pueblo.

Ivor: - En Nigeria, un babaldwo debera estudiar por afios, y antes pasar pruebas
antes de ser iniciado. En la didspora yoruba en Cuba, ésta practica fue
alterada para ocultar la cultura yoruba desde la esclavitud, quién trat6 de
eliminarla. Por eso en la Cuba contemporanea, un babaldwo puede ser
iniciado sin tener ningin conocimiento, y entonces comenzara a ser
entrenado. Usted ha dicho que: - “Cien iniciaciones no hacen a una
persona ser un babalawo”... ;Qué significa esto?”.

Wandé: - En la misma Cuba, hay babalawos de alto y reconocido prestigio, que
no recuerdan cémo ellos fueron iniciados, y lo recuerden o no, tampoco
fueron entrenados antes de ser iniciados. Las personas hacen un gran
esfuerzo para estudiar. Algunos de los babaldwos en Estados Unidos,
tienen otros problemas, como de no disponer de tiempo para aprender
nada nuevo. Tradicionalmente en Africa, una persona no podra ser
iniciada sino ha cursado estudios y demostrado conocimientos en Ifa, el



suficiente para ser reconocido como un intelectual del Sistema de Ifa. Si
es iniciado y aprende después existe el peligro de no aprender nada
después de la iniciacion. Tan pronto como se conciba, una iniciacion no
hace a una persona un babalawo, sino el conocimiento de los odus, que
son los versos de Ifa, conocer las hierbas, hojas, saber perfomar un
sacrificio. Todo esto se aprende a través del estudio y la practica
sistematica. Iniciacion significa “empezar” a iniciarse para convertirse en
un miembro, no es una graduacion. En Nigeria se realiza en etapas y la
ultima se llama “Wogbd Ifa”, que significa: - “Entrar en el bosque de
Ifa”, donde el iniciado ird al bosquecillo sagrado de Ifa para ser
examinado minuciosamente por sacerdotes muy experimentados. En los
antiguos dias, ellos permanecian alli por espacio de 5 dias, donde eran
examinados en todos los aspectos de Ifa, solo asi el iniciado podria ser
consagrado.

Ivor: - En Cuba, los babalawos, tienen el tabil de no iniciar a ningun
homosexual en If4. ; También se fundamenta asi en la tierra yoruba?.

Wandé: - Para empezar, la Homosexualidad nunca formo6 parte de nuestra
cultura, pero podria fundamentarse hoy dia en algunas areas urbanas,
como Lagos. Un babalawo no puede imponer su forma de vida en nadie.
(Quiénes somos nosotros para probar dentro de la vida personal de otra
persona?. Si se desea imponer el estilo de vida dentro de la vida de ella o
de ¢él, podriamos distanciarnos de esa persona, que quizas necesite ayuda,
sea homosexual o heterosexual, quizas nunca lo sepamos a ciencia cierta.
Si tenemos una regla acerca de esto, deberiamos probar todo en la vida de
esa persona. Suponiendo que no nos diga la verdad, entonces, no
tendriamos éxito.

Ivor: - A través de la historia afro-americana, la religion ha sido una fuerza
significando las organizaciones culturales y comunitarias para la
supervivencia socio-econdmica. Esto es visto mas dramaticamente en las
Iglesias negras y en la nacion del Islam en Estados Unidos de América.
(Como podré la tradicion del orisa ser un beneficio en éste contexto
social?.

Wandé: - Muchos afro-americanos que abrazan nuestras religiones, lo hacen
porque buscan una forma alternativa de vida basada en una identificacion
con Africa. No el Africa de hoy, sino como el que debia o debe ser.
Imagino que en el momento de tener mas personas dentro de la religién y
una larga comunidad de personas en la religion que desciende del Africa,
trae cierto desarrollo, por ejemplo los yorubas, habra una comunidad
lidereando al igual que la nacion del Islam. Pienso que sera donde
tomaremos la delantera. Quizas sea porque tenemos el papel que juega la



gente de raza blanca dentro de ésta religion. Algunas personas piensan y
opinan que no desean ver ningin blanco dentro de nuestra cultura
religiosa, pero les recordamos que eso empezd en Cuba y Brasil, de
donde llegd esta religion a Estados Unidos. Hay muchos cubanos
babaldwos en Cuba y Estados Unidos que son de la raza blanca. Cuando
alguien dice: - “jUsted, no puede iniciar a blancos!” — el punto es que si
usted, no lo inicia, entonces alguien lo podra hacer. Tampoco yo tengo
doctrina de odios ni retraimiento. Ciertamente la religion Yoruba no es la
mejor arma contra el asunto del racismo de Si o del NO. Vemos la
religion como el arma para curar todo tipo de afliccion y no formara parte
de problemas raciales en el mundo, sino curard dondequiera que sea fuera
del color, nacionalidad o credo. Esta es la vision de la cultura Yoruba, no
pintamos ningin término de excluir a nadie. No conozco a nadie que
venga de la tierra Yoruba que propague el odio racial. Queremos ser un
buen ejemplo de religion que la humanidad pueda abrazar sin sentirse
discriminada. If4 propaga un mundo donde los reinos animal y vegetal y
humano son como hermanos y hermanas. No partimos desde el punto de
creernos mas grandes que el resto de la creacion. Sabemos lo que
significan los rios, las colinas, las montaiias, los arboles, etc. porque alli
habitan importantes espiritus. Las personas que buscan una religion para
usarla como una agenda deberian mirarse ellos mismo internamente, ellos
no hallaran esos ingredientes en la religion Yoruba.

“LAS CONFERENCIAS MUNDIALES DEL ORISAS”

Ivor: - Desde 1981, ha habido una serie de conferencias mundiales del orisa
efectuadas en Nigeria y Brasil.- ;Cudl ha sido la historia de estas
conferencias?, se entiende que la idea surgid6 con su encuentro con
Maximiliano Dos Santos, un descendiente de los Yorubas emigrantes a
Bahia, Brasil.

Wandé: - Bueno, yo me encontré con Maximiliano Dos Santo, Mestre Didi,
cuando visité Nigeria en 1968. El era una anciana persona, artista y lider
de la sociedad de Eglngun en la isla de Itaparica; ¢l es el Alapiini de
Brasil. Cuando ¢l fue a Nigeria por primera vez, yo era, instructor en la
Universidad de Lagos. El gobierno nigeriano aproximo la union entre la
universidad y Didi, con la comunidad de Sangé de Oyé. Lo llevé a Oyo
con el ya fallecido profesor Adéribigbe, quién era entonces el decano de
la facultad de Artes en la Universidad de Lagos y la comunidad de Sangé
estuvo muy complicada con él.

La madre de Didi habia funcionado como lider en la comunidad del orisa
en Salvador de Bahia, Brasil en el templo [1¢ Ase Op6 Afonja, cual es



uno de los mas grandes e importantes templos de Brasil para el orisa
Sango.

Afonja es otro nombre de Sangé. Las ancestrales personas de Oyo que
fueron esclavizadas y llevadas a Brasil, llevaron el ase con ellos al Brasil.
Por eso ellos nombraron al templo 11¢ Ase Opé Afonja, que significa:
“Piléon de ase de Afonja”. Los lideres de la comunidad de Sangd se
sintieron muy bien y le asentaron como el “Baal¢ Sang6” de Brasil.
Desde entonces Didi ha llevado el titulo de Baba Mogba de la comunidad
de Sangd de Salvador de Bahia del Brasil.

Ivor: - “;Qué es Baale?”

Wandé: - Una pequeia villa o ciudad no tiene porque tener necesariamente un
Oba o rey, ellos pueden tener un Baale. El titulo de Baale Sangd, es dado
a una persona a cargo de Sangd, en favor o en nombre del Alaafin de
Oyé. Me volvi a encontrar con Didi en Nueva York, durante el programa
de expresiones caribefios de Marta Vega, en el centro de estudios
caribenos en 1981. Alli conversé con €l y acordamos empezar el Congreso
Internacional Orisa y su Tradiciéon y Cultura. El volvié al Brasil, para
organizar el contingente brasilefio. La conferencia tomaria lugar en Il¢
Ifé, y yo me encargue de organizar a las personas del Africa Occidental.
Marta Vega, tuvo la responsabilidad de organizar a las personas de los
Estados Unidos, y de las Islas como; Puerto Rico, Cuba y Trinidad
Tobago. La conferencia se llevdo a cabo en Ilé-If¢ en 1981. Vinieron
personas de Brasil, en gran contingencia y se inaugurd la primera
conferencia del Orisa. El Ooni de If¢, fue hecho el Gran Patrén y yo fui
electo el Presidente de la direccion del Comité Internacional.

Las personas vinieron desde muchas partes del mundo; Cuba, Puerto
Rico, Jamaica, Trinidad y Tobago, Estados Unidos, Venezuela, Brasil,
Benin, Mozambique, Togo, Ghana y Nigeria, entre otras. La conferencia
tomo lugar desde el 1ro. hasta el 7 de Junio de 1981, luego de lo cual
muchas personas hicieron turismo alld y se encontraron sacerdotes y
sacerdotisas. Algunos de ellos retornaron a sus hogares un mes mas tarde.

Hubo una 2da. Conferencia en Bahia, Brasil en 1983. Nosotros fuimos el
apoyo del gobierno brasilefio, a nivel federal. Muchos de nosotros fuimos
en un charter del gobierno nigeriano y aunque el Ooni, no asistio, fue el
Ogiyan (rey) de Ejigbo, quien le represento alli donde estuvimos por una
semana. Fue la mas exitosa en la serie de conferencias que se han
realizado. Cada casa o templo de orisa nos dio la bienvenida, y
prepararon comidas y festines para nosotros. Vino gente de todas partes
del mundo en nimero de miles. Todos los dias ibamos a un nuevo



Candomblé y fue una experiencia Unica. Algunos nigerianos lloraban al
igual que los demas hermanos brasilefios. Fue una reunion de pueblos
separados por mas de 300 afios.

La 3ra. Conferencia tuvo lugar en Nigeria en 1986, en Il¢ Ifé, pero en
aquellos momentos yo era el Vicecanciller de la Universidad de 11¢ Ife,
(ahora conocido como Obafemi Awolowo). Eso fue otro gran suceso. La
4ta. fue en Sao Paulo, Brasil y la 5ta. esta siendo preparada para el Centro
de Estudios Afro-americanos en San Francisco, en 1997.

Ivor: - ;Cuba, ha participado en las conferencias del orisa?

Wandé: - Si, a través de algunos cubanos residentes en Estados Unidos o en
Venezuela. Hubo uno residente en Venezuela y que es babaldwo que fue
muy prominente en las primeras dos conferencias. Su nombre es Félix
Cancio.

“LOS VALORES DE LA RELIGION DEL ORISA”

Ivor: - La mayoria de las religiones prometen a sus seguidores una mejor vida
post-mortem.- ;Por qué las personas quieren practicar la tradicion del
orisa?.

Wandé: - La vida en la Tierra es tan importante como la vida post-mortem.
Cada religion es una forma de vida. La religion del orisa trata de hacer de
cada ser humano una vida de satisfaccion, felicidad y amor y los guia o
trata de llevarlos a tener una buena relacion con sus semejantes y
seguidores, asi como con el resto de la creacion mundial. Uno de los
puntos importantes de nuestra religion es que no se detiene ni viene con
la arrogancia humana de ser mejores que el resto de la creacion. Nosotros
coexistimos con el resto de la creacion. Algunos aspectos del resto de las
criaturas terrestres podrian y son mayores que la raza humana. Nuestra
religion trata que el individuo esté a tono con el resto de la creacion, sea
¢sta en forma humana o no. No es una religion materialista, siempre que
se piense que hay tres cosas que existen en Ifa, lo cual las personas
buscan incesantemente en la vida; If4 dice que:

“Ire meta lawa a wa.
Awd G wéwo,

Awd G wéwo,

Awd G wa atubotan ayé”

“ Estamos buscando tres bendiciones,
Estamos buscando por tres bendiciones de dinero,



Estamos buscando por hijos,
Estamos buscando por un buen final para nuestras vidas”.

La bendicién por el dinero es la menos importante de todas. Luego la
segunda, la bendicion por los hijos y seguidores de nuestra tradicion. La
mas importante es la referida a la longevidad, o sea a vivir en buena salud
y morir en buenas condiciones y sin depauperacion ni agonias. Estos son
los tres objetivos de la vida en la Tierra. Cuando una persona muere, hay
también necesidad de estar en buenas condiciones post-mortem. No
tenemos un concepto del Infierno como los cristianos, sino el concepto
del juicio y el castigo, de ahi que diga Ifa:

“E mo sika layé o o o,

Nitori orun,

E mo sika laye,

Bé e de bode, 6 o rojo ................. (Esto es una cancion para Ifa).

No hagas cosas malignas en la Tierra.

Hasta que llegues al Cielo.

Cuando alcances la puerta, (la puerta o frontera entre el Cielo y la
Tierra).

Tendras alli un juicio que responder.

Es alla en la puerta de entrada o frontera donde el juicio tomard lugar
para cada uno de nosotros. Esa puerta no estd controlada por un ser
humano, sino por un Carnero cuyo nombre es Agbo Momo es la puerta
entre el Cielo y la Tierra. El verso de Ifa Okanransode dice:

“Aja nii gba bode bi Iporo,
Agbo nii gba bodee Momo,
Ewuré nii gba bodee boki boki”™

El Perro es el portero de Iporé;
Agbo, el Carnero es el portero de Momo,
Ewuré; la Chiva es la portera de aquellos, que no callan su boca”.

Cuando usted alcance la puerta entre la Tierra y el Cielo, serd juzgado y
castigado por lo que haya hecho. Si lo hizo bien, serd recompensado y
volvera como ancestro. Aquellos que no lo hayan hecho bien, no
regresaran y seran embutidos en lo que llamamos “Orun apaadi”; que es
lo més cercano en nuestra creencia al infierno cristiano.

Los Yorubas que estin muriendo verdn a sus ancestros, lo mismo
sucedera para los yorubads que sean cristianos o musulmanes. No he



sabido de nadie que al morir haya visto un angel o a Jesucristo. Las
personas siempre se hallardn con sus ancestros: quizas con el Padre, la
Madre, hermano(a), primos, tios que hayan muerto afios antes.

Cuando alguien esta enfermo y comienza a decir: - jMira esto o aquello!,
o jMi madre esta aqui!; entonces se sabra que esa persona estd pronta a
dejar su cuerpo mortal, para reunirse con sus ancestros. Algunos de ellos
estaran con los oOrisas que antes adoraban. Por ejemplo, los cazadores,
adoradores de Ogun, cuando mueren son usualmente descritos como
sentados a los pies de Oglin o de un arbol de Ogun en el cielo, asando
carne para Olumokin, (otro nombre de Ogun). Un verso ljala, (de la
region de cazadores dice asi);

“Won a be nibi ti o gbe séyelé,
Ko sadie,

Ko kuku si eminikan,

Ti i dami obe é nu

Ko kuku st kukuu ti 1 gbadie

Mo kilé

1lé o jé mo o.

Baba a mi, mo sago sago titi,
Onilé o fohun.

Mo ni, “Nibo lonilé yii wa

Omo Oniwaanu;

0) yunko,

A bé rode”

Ode ti a be lohuun po jode ayé lo
Awén a be nidii Oguin,
Eran ni won d yan Folumokin.
Orun dedeéde, mé kan — anjii mo;
Gbogboo wa la a bo.

Ellos estan en un lugar donde no hay palomas,

Donde no hay pollos,

Donde no hay temblores,

El cual podria encender la sopa afuera, (desde el lugar del fuego),_
Donde no hay halcones que se lleven a los pollos.

Saludé la casa,

Pero nadie respondio.

Mi Padre, saludé “Ago” varias veces,

Pero nadie respondio de sus adentro.

Dije: - ;Donde esta el duerio de ésta casa?”



Hijo de Oniwaadnu,

Se ha ido a la granja;

O se ha marchado a la ciudad,

Los cazadores del cielo son mayores en numero que los cazadores de
la Tierra.

Cielo, colgado arriba;

No estés tan apresurado;

Nosotros, todos iremos llegando.

La clave para vivir una avanzada edad, asi como ser recibido bien en el
Cielo, es Iwa-pelé, (buen caracter), Ifa dice que la medicina para la
longevidad, es un caracter gentil y amable. Cuando una persona con buen
caracter muere, €l o ella iran al cielo bueno, donde los ancestros estan
junto a los orisas, Por eso es que se adora al orisa y se imitan o emulan
sus buenas cualidades.

Ivor: - Muchas religiones son instituciones proselitistas, donde sus actos de fe,
es la evangelizacion, a través del expandimiento de la creencia hacia
otras personas... /Es igual en la religion Yoruba? ...

Wandé¢: - No, eso no es parte de nuestra tradicion. Nadie debera ser forzado a
aceptar una fe o creencia sino estd enraizado de su propio afan espiritual.
El proselitismo o evangelizacion no es bueno. Es una continuacion del
esclavismo y el colonialismo. Tenemos la prueba en los paises del Tercer
Mundo, asi como Latino América y porque no en la misma Africa, donde
hay personas que con su afan de nuevas imagines o puntos de vista
religiosos, guian al olvido de la tradicion ancestral de los pueblos o
culturas varias.

Algunas culturas han seguido a la antigua europea y ;qué ganan con
eso?. Otras han buscado un buen mercado de ideas religiosas y necesitan
consumidores sedientos de fe evolutivas y que les d¢ dinero y confort.
Esos consumidores son los suficientemente estupidos para comprar
cualquier cosa que ellos deseen vender. Es una agenda escondida o un
disefio de control.

Ivor: - ;Es posible que una persona desee entablar una membresia al orisda y a
través de la adivinacion se le diga que no?.

Wandé: - Si, por ejemplo, el Islam es construido dentro del sistema de If4, en el
odu 13 Oturd Méji. Algunas veces adivinamos para las personas, y le
vemos éste signo y el awo dira: - Ifa dice que esta persona debera abrazar
el Islam, porque alli hallara su bienestar y su verdadera religion y fe.



No tenemos ningin disefio para romantizar o glamorizar nuestra propia
religion, a expensas de la religion de otras personas. Estamos por la
coexistencia con los otros pueblos y culturas. Si alguien decide venir a
nosotros, sera bienvenido y le orientaremos como tener una mejor vida.
Pero no vemos nada malo en ninguna otra religion, los malos son quienes
las practican o las dirigen.

Ivor: - ;Como es el aprendizaje de 1f4?.

Wandé: - Se comienza desde edades tempranas, (lo mas aconsejable) y sus
primeras tareas son aguantar los ibo, (elementos que aseguran o
deniegan). Luego se le ensefa el manejo del opele. Una vez aprendido,
comienza a saber los nombres de los odus que van cayendo. Esto le
debera tomar 2 6 3 afos. Luego comenzard a aprender los versos cantados
uno por uno. Esto si lleva un largo periodo de ensefianza. Casi 20 afios
para recibir un esforzado aprendizaje de un buen maestro de If4; aprender
a cantar los versos lleva casi 15 afios. El resto del tiempo se emplea para
saber acerca de las hojas y medicinas. Los versos se aprenden diario y se
repiten hasta el cansancio para fijarlos en la memoria. Este proceso de
repetir los versos de Ifa hasta almacenarlos en la mente es lo que se
llama: - “riran Ifa”.

Se toma de 2 a 3 dias para aprender un verso de Ifa, que por supuesto
dependera de cuan bueno sea el alumno.

Ivor: - ; Toma el aprendizaje todo el tiempo de ocupacion?

Wandé: - La mayor parte de los aprendices, viven en la casa del maestro. Alli
comen, duermen, trabajan en las tareas de la casa y el campo.

Ivor: - ;Quiénes fueron sus primeros maestros?.

Wandé: - Mi primer maestro fue mi padre por largo tiempo y mi tio Adéyemo.
Mas tarde estudié¢ con Ifadayiiré quién fue Oluwo jefe de awoses de
Akeétan Oy6. En 1960 con Oyéédélé Isola, (va fallecido). Con éste tltimo
fue con quién aprendi la mayor cantidad de versos que memorizo. Era un
fantastico babaldwo con una mente muy rica intelectualmente. Que
descanse en paz.

Ivor: - ;Fueron sus hijos, al igual que usted, entrenados en Ifa antes de ir a la
escuela?.

Wandé: - No, ellos recibieron entrenamiento en Ifa, asistiendo al colegio.



Ivor: - Es comun, hallar lideres religiosos, que fueron al camino de la fe a través
de revelaciones con lo divino. ;Fue éste su caso?.

Wande: - No, mi experiencia fue con mis parientes que se lo dijeron antes de yo
nacer. Ellos fueron al awd Ajad, (mi tio) y él les dijo que yo seria
babalawo. Tan pronto a mi nacimiento me dieron una mano de If4 a los 4
afios. Algunas personas lo ven a través de los suefios, como dice Ifa:

“Ifa nii so bayé o ti ri,
Iremojé Ogun nii so ibi ilu gbé se

“Es Ifa, quién dird primero lo que le parece al Mundo;

Irémojé, al hijo de Ogun, habla del origen de las ciudades”.
“LA HISTORIA DE ABIMBOLA”.

Ivor: - ;Cuando y donde usted naci6?.

Wandé: - Creo que naci en 1932, el 24 de Diciembre. Pero no lo supe hasta que
tuve 13 afos. Mientras habia estado usando la fecha de 26 de Junio de
1936. Mis familiares no sabian leer ni escribir y fui yo, cuando me
introduje a la ensefanza escolar, que me di cuenta de mi fecha de
nacimiento. Ellos no podian recordar ni mi afio de nacimiento, ya que
habian perdido muchos hijos antes de yo nacer. Después de venir mi
hermano mayor, mi madre perdid 4 hijos més antes de mi venir. Cuando
una mujer pierde tantos nifios, la creencia Yorubad opina que ella esta
siendo afectada por “abik”, (nifio nacido para morir en corto tiempo).

Ivor: - Ben Okri describi6 en su novela, que un abika es a menudo seducido por
sus compaifieros espirituales para retornar tempranamente al Cielo, a
jugar con ellos.

Wand¢: - Si, cuando naci, mis padres no pensaron que yo viviria, sino que les
seguiria el sendero a mis hermanos, muertos. Por eso, no le prestaron
atencion a mi nacimiento, ni a la fecha en que vine al mundo. Cuando
tenfa 13 afios, mi hermano mayor Oginydyin, quién es 11 afios mayor que
yo, llegd a la casa y al verme sentado al lado de mamad, me dijo: -
“Recuerdo cuando naciste; fue un Sédbado y era Nochebuena™- Yo le dije:
- “Pero, he estado averiguando y nadie ha sabido darme datos de mi fecha
de nacimiento”. Mi madre entonces me relatd que al parir, mandé por mi
tio a que viniese y €l replicd que no podia ir ya que estaba disfrutando de
las fiestas navidefias. Ella me dijo que habia sido muy infeliz, ya que ¢l



se aparecid al otro dia y llegd cantando villancicos catélicos.
(Yorubizados).

“Keresilimesi kengbe e kuin.
Odun dé; odun lodun lodun oba”

La Navidad hace que la gente panzona se empuje;
El festival llego, el festival del Rey ™.

Mi madre dijo que ella se sumoé a la cancion en mi homenaje y desde
entonces es una de sus melodias favoritas; para nuevos nacimientos hasta
hoy dia.

Ivor: - ;Cudles son los nombres de sus familiares y de donde proceden ellos?.

Wandé: - Mi padre se llama Abimbola Iroké. Tiene otros nombres Asiyambi,
Akanbi. Procede de Oy6 y murié en 1976. Mi madre aun vive, se llama
Sangddayo; Ifagbémiséla Ojoawo Awelé. También vino de Oy6é del area
o barrio Is¢ke.

Mi padre fue un famoso cazador y guerrero en la ciudad de Oyo, El fue
famoso en matar bufalos, leones y leopardos. Eran animales dificiles de
cazar y de matar. Los artistas de [jala le saludaban asi:

“Iroko pogidan, o fi tie sola.
Iroko mato un Leon e hizo buena ganancia de ello”.

Fue muy famoso como cazador y hombre — medicina, (ozainista). Otro
verso [jala dice:

“Ta 16 ni ode é é lowo [owo o o,
Ta lo ni ode é é jere.

Ir6ké, Akanbi, asode mé radgo
Ide nidii ibon;, omo Adéyemo,
Ko pa, ko walé, baba Ogiindiya;
Ol6ogiin baba Ogiinwdndé o,
Baba Ogdndélé,

O sode sode,

O si rére ode je.”

“/Quién dice que un cazador no puede ser rico?,

¢ Quién dice que un cazador no sera rentable?.
Ir6ké Akandbi, cazador que no fue un pobre hombre,
La culata de sus armas fue decorada con bronce,



Hijo de Adéyemo;

¢ Quién no podia regresar a casa sin haber hecho una presa, padre
de Ogiindiya?;

Dueiio de poderosas medicinas, padre Ogiinwdndé,

Padre de Ogiindélé,

Practico la caceria por mucho tiempo,

De lo que hizo grandes ganancias”.

Mi padre fue cabecera de cazadores de la ciudad. Obtuvo el titulo de
Asipade, que es como el lider de las fuerzas de Ogun, o de una reserva
militar que en tiempos de guerra serd llamado, a liderear sus tropas y
poner a todos sobre las armas.

Mi padre fue veterano de la 1ra. Guerra Mundial, peleé en Camerun al
lado de franceses e ingleses. El fue herido y enviado a Lagos. Pensaba
que nunca podria volver a caminar, ya que le habian destrozado sus
piernas y se planeaba amputarselas. Escap6 del hospital en la madrugada,
arrastrandose hasta la estacion del tren que le llevo a Ibadan, de donde se
trasladé a Oyé. Decia que pensaba que iba a morir por el gran esfuerzo
que hacia al caminar, ya que su pierna buena, empeoraba al nivel de la
que estaba destrozada y ¢l olia la podredumbre en su propio cuerpo.
Cuando lleg6 a la casa, alli estaban celebrando el fin de la guerra cosa
que mi padre no sabia y todos se echaron a correr, ya que celebraban sus
funerales. Alli habian 7 de sus compafieros de armas que le daban por
muerto.

Cuando se recobraron del susto, su hermano Adéyemo, se acercé y dijo: -
“;Asi que no estds muerto y nosotros celebrabamos ti funeral!”... A lo
que mi padre respondid: -“No estoy muerto, pero mis piernas si lo estan y
quizas por ello moriré pronto”. Pero mi tio le dijo: - “jNo irds a morir por
eso!”. Y acto seguido llamo a los cazadores y a los hombres—medicinas
ademas de algunos babalawos y se internaron con mi padre muy
profundo en el bosque.

Cuando los Yorubas quieren tratar a alguien, que se ha accidentado o esta
herido, le llevan al bosque y hacen alli un campamento, donde ninguna
mujer podrd ir. Alli permaneceran hasta que esa persona se cure del todo,
ya que alli tendran acceso a las especiales hojas y hierbas, asi como
raices y cortezas de arboles que solo ellos conocen con sus rezos y
alegorias rituales muy dificiles de soportar y ver. Asi fue como mi padre
fue sanado y nunca mas padecié de las piernas. Luego de aquello hasta
crecid hasta ser un hombre muy alto, cerca de 6 pies y asi se mantuvo
hasta su muerte. Nunca fue una persona gorda, pero si muy atlético.



Cuando mi padre murié en 1971, mi hermano mayor Ogtindiya heredo el
titulo de Asipade. Este titulo ha estado en mi familia por mucho tiempo.
Todos en mi familia son hijos de Ogtn. Mi madre, quién esta cerca de los
96 afios es devota de Sangd y su padre Isola, fue un ¢légun de Sangd. Mi
madre proviene de una familia de Sacerdotes de Ifa. Su tio también lo
fue. Mi padre y su hermano fueron muy bueno awoses.

Quizas el mas famoso canto [jala esta dedicado a mi tio, hermano mayor
de mi padre:

“Awolenu — mo - whoo — lohun, Adéyemo.
Eweé odan rere bii ka se é lobe oko Kanyin
Adéyemo: Otigbéde;

Areso bi agbe”.

Adéyemo, cuyos labios se han cerrado, pero no su voz.

Las hojas de odan invitan a que las arranquen y las cocinen como
sopa vegetal, esposo de Kanyin.

Adéyemo, cuyo otro nombre es Otiigbéde.
Quiéen muere y su vestido es como Agbe, (pdjaro turaco azul)”.

Todos en mi familia cantan versos Ijala. Tenemos 5 silbadores o
improvisadores y yo estoy en el medio. Tengo hermano y hermana
mayor, asi un hermano menor y hermana menor. Mi hermana mayor
Ogunyodyin es muy habilidosa en esos cantos. Nuestra casa es la nimero
1 en las familias de Ogun de la ciudad de Oyo.

Ivor: - Usted ha dicho que su familia todos son hijos de Ogun. Es Ogun,
prominente en los nombres familiares?.

Wiéndé: - Como ya sabes mi nombre es Ogiinwandé. Mi primer hijo se llama
Bolanl¢, Ogtinde. Todos mis hijos tienen tres nombres: - Ol4, (honor al

nombre de Ogun) y un nombre de Ifa.

Abimbdla significa: - “Persona nacida con honor”. Mi hija mayor se
llama Ol&bisi.

Ivor: - ;Cuales son los Orisa mas prominentes en su familia?.

Wandé: - Los orisa mas prominentes en mi familia son 3: Ogln; If4 y Sango.
Tenemos Ostn y una variante de Oosadla, conocido como Oosa Iko.



Mi madre es devota de Sangd y cred que es una de las mayores en estos
momentos en Nigeria. Ella es muy encantadora a €ste Orisa y atn lo sigue
haciendo. De ella aprendi como cantar a Sang6. Mi hermano mayor es
sacerdote de Sango y es verdaderamente muy bueno. Nosotros somos de
las pocas familias nigerianas que nunca hemos sido cristianizados ni
islamizados. Hemos seguido la tradiciéon de generacion en generacion.
Mis propios hijos ninguno de ellos son ni cristianos ni musulmanes. Cada
nuevo nacimiento es iniciado en Ogun dentro de la familia y se realiza en
la semana después del advenimiento en la ceremonia del nombramiento.
Uno de mis hijos Oladoyin fue iniciado para Obatala, mientras que otro
fue iniciado para Osun. Cuatro de mis hijos, Bolanlé; Kolapo, Taiwo y
Kéhindé han sido iniciados en los secretos de Ifa. Otros tres mios,
Olatunji, Oladiran y Akinola, estdn estudiando para ser comsagrados
como babalawos. Otros de mis hijos Titilold; Olabunmi y Oléatinji han
tomado gran interés en la batd, especialmente en los bailes y canciones
que se realizan con, los tambores.

Ivor: - ;Usted, empezd a estudiar Ifa a los 4 afios, o fue especialmente
seleccionado?.

Wandé: - Fui seleccionado antes de nacer, porque mi madre habia perdido a sus
hijos, uno tras otro antes de yo venir al Mundo. Cuando ella estuvo
embarazada de mi, vino a la casa de su tio, un famoso awo6 por consulta y
¢l le dijo que yo no moriria como los otros, pero que debian obedecer lo
siguiente; “No se me marcaria en el rostro con las rituales marcas del
pueblo Yoruba. No se me proporcionaria nunca ningun castigo corporal,
ni aun incluso de palabra ofensiva. Que yo seria un babalawo y se me
debia entrenar y que algiin dia yo querria hacer algo que nadie de mi
familia jamas habia hecho, y nadie debia impedirmelo”.

En mi nifiez, nadie nunca me pegd ni me maltrataron de obra ni de
palabra y eso me ha convencido de que el castigo no lleva a nada y vi el
ejemplo en la escuela, donde mis amigos que siempre eran castigados, se
mostraban muy temerosos a emprender aventuras y tareas dificiles y
peligrosas, solo actuaban de forma mansa y conservadora. Siempre desde
mi nifiez, hice lo que quise y créanme no fue dificil.

Ivor: - A través del aviso o consejo divino, tratamiento especial es orientado
hacia el abiku para hacer que quiera estar en el mundo mortal.

Wandé: - Exactamente, habré cuidado y amor para ¢l y serd querido. Cuando yo
tenia 4 afios 0 mejor 5 afios, recibi mi primera mano de Ifa; (“Owd Ifa
Kan)”. Cada 5 dias, que es la semana yorub4, nosotros le sacrificamos



con “Iru”, cosa que le gusta mucho a If4, (semilla de Algarrobo o Acacia;
Los Yorubas sazonan con Irii sus salsas, vegetales, y es una de las
comidas favoritas de Ifa. Robinia Pseudacacia). Ocasionalmente se le da
un pollo o ave.

Ivor: - Usted, ha dicho que fue el primero de su familia que concurri6 a una
escuela de instruccion laica.

Wandé: - Bueno, eso fue realmente a los 12 afios. Y ya estaba predicho, pues fue
en lo que quise hacer que nadie habia hecho en mi familia, ya que todos
eran analfabetos. Mi padre al principio no estuvo de acuerdo, pero se
acordd de la prediccion de Ifa de mi tio y cedid. Luego estuvo muy
orgulloso de mi. Creo que esto fue la premisa para poder llevar una
literatura y composiciones escritas de la liturgia de Ifd. En eso los
cubanos fueron mads inteligentes y creativos. Recuerdo que en mi aula
habia un alumno que siempre me aventajaba en las notas y mi padre
decidi6 hacer algo contra €l.

El muchacho usaba el 3er. nombre de Ifa de su padre, que era amigo del
mio, que supuesto lo desconocia. Pero un amigo de mi padre y del otro,
los enfrentd de forma amistosa y se decidid separarnos de aula. Desde
entonces, los dos fuimos los primeros en nuestras respectivas aulas y el
problema se arreglo sin usar encantamientos ni poderes sobre-naturales.

Ivor: - En la escuela sabian que usted aparte de la educacién formal, se
entrenaba en el arte de Ifa.

Wandé: - Muchos de mis compaferos lo sabian, por mis cantos y expresion
oral, pero los maestros por lo general, lo desconocian. Por ejemplo en la
primaria, 2 estudiantes fueron mordidos por serpientes y yo les salvé con
If4, ya que en aquel entonces no habia hospitales En Oy®, s6lo habia una
pequenia mision o clinica en el edificio Baptist, pero la enfermera no tenia
antidotos contra el veneno. Yo me adelant¢ y dije: - “jDeberan
permitirme decir mis encantamientos!” y ellos me dejaron hacerlo con tal
de salvarlos. Pero la directiva de la escuela al saber su curacion me dijo,
que quizas las serpientes no eran de las mas mortiferas. Otro dia mas
tarde, un estudiante fue mordido por una cobra muy venenosa y me
llamaron, donde pronunci¢ mis ofoase y el muchacho se curd, luego de
caer en tremebundo suefo. Algunos de mis compafieros entonces dijeron
que yo sabia mucho acerca de medicinas.

Ivor: - ;Tuvo que ser bautizado para entrar en la escuela media?.



Wandé: - Si, fui bautizado y recibi el nombre de Moses, pero cuando dejé la

escuela lo olvidé de forma inmediata.

Ivor: - ;Como usted, describiria la predicacion en una iglesia?.

Wandé: - De cierta manera, no hay tanta diferencia, ya que la misma moral que

habla nuestra religion tradicional, es la que se predica en la Iglesia. En la
escuela, se usaba la Biblia y yo la rezaba, pero también repetia mis rezos
de odu; 32 veces al dia.

Ivor: - Usted, se ha recibido de doctor en la Universidad de Lagos. ;Conoce de

otro babaldwo que haya recibido su licenciatura o doctorado como
usted?.

Wandé: - Bueno, hay un acreditado profesor en la Universidad de Akaré que es

un buen babaldwo. Ya era famoso antes de yo venir a I1¢ Ifé en 1972. Alli
fui bien recibido dentro de la sociedad de awoses y quizas esto fue
determinante en mi carrera, ya que en 1976, era ya profesor adjunto y en
1977, fui elegido_Decano de la Facultad de Artes. En 1970, cree una serie
de programas de TV en Ibadan donde con nifios y nifias ofreciamos cantos
y alabanzas a If4. Uno de esos programas se mantuvo por mas de 30 afios.
Grabé discos a IfA con mis canciones para una compainia disquera
africana.

Ivor: - A través de 20 siglos, Cuba, a cada momento estd iniciando una

composicion o cancidon popular, o escribe un libro que hablan cosas de
sus sociedades religiosas secretas. ;Han sido condenados por los
conservadores?. ;Los critica usted por publicar las tradiciones de Ifa?.

Wandé: - No, del todo los critico. Yo estuve alla en Cuba y canté versos de Ifa.

Z,
&

Quizas no me hayan entendido, pero se considero una campafa religiosa.
En Africa, no se graban ni se cantan canciones, ni se habla de If4 como
algo secreto. Cualquiera podrd entrenarse como Sacerdote de Ifa si es
elegido como tal por Ifd y por supuesto, si estd interesado. Un extranjero
podra mirar a un babaldwo ensefiar a sus estudiantes. El nico secreto de
Ifa es Odu; (no confundir con Odu de Ifa, como Ejiogbe, etc.). Quién no
tenga Odu no podra verlo. Incluso las mujeres que sean Iyanifi; no
podran ver a Odu.

: Las mujeres que son entrenadas en Nigeria como babalawos en Ifa, no se

les llaman babalawos, sino Iyanifa. ;NO, hay ningin tabi que prohiba
entrenar a una mujer para Ifa. En el pasado las hubo muy buenas y atn
las hay que son inmejorables!



Ivor: - ;Como es el proceso para convertirse en Awise, en [1é-Ife, y como usted
obtuvo ese titulo o rango del ifismo?.

Waéndé¢: - Para ser Awise, se deberd estudiar muchisimo y llevar varios y largos
afnos como babaldwo, ademas de ser respetado por sus conocimientos_en
Ifa y su Iwa-péle.

En 1981, los babaldawos de Nigeria se encontraron y decidieron hacerme
Awise Awé Ni Agbayé; que significa: -“Vocero de Ifa en el Mundo”. La
palabra Agbayé significa; la extension mundial. Cada ciudad yoruba tiene
un vocero. Pero si se es Awise en I1é-Ife, entonces se serd vocero del
mundo entero. Al igual que si se es Araba o Akoda. I16-1f8 es centro de la
civilizacion yoruba.

Ivor: - ;Hubo una eleccion?.

Waéndé: - Si. Hubo un consenso de awoses que me eligieron sin mi
consentimiento. Y me sorprendi cuando supe la noticia, luego, el titulo
fue aprobado por el Ooni de Ife. Todos los babaldwos de todo el Oeste de
Africa fueron llamados y muchos de ellos vinieron. La Radio y la TV.
Estuvieron siempre en cadena transmisiva y el asunto duro un dia entero.

Ivor: - ;Cudndo usted, fue citado como Vice-canciller?. Fue su mandato
pacifico?.

Wandé: - Eso sucedid en 1982, para mi gran sorpresa; Jefe Ejecutivo de mi
Universidad. Mantuve el puesto por 7 afios y sélo hubo 2 intentos de
manifestacion estudiantil. Una de ellas fue muy violenta y resulté en un
estudiante muerto entre ellos. La 2da. ocasion fue producto del aumento
del precio del, petroleo y sus derivados en Nigeria. Pero en ninguna de
ellas fue determinante para mi posicion interna.

“TRABAJO DE CAMPO”.

Ivor: - ;Coémo usted, ve la negociacion, siendo un estudiante de Ifa, asi como a
un practicante?.

Wandé: - Bueno, en mi enseflanza, nunca use mis propios versos. Solo los uso
ahora para el servicio de mis clientes y seguidores, pero nunca los habia
escrito. Hay una forma en que algo oral finaliza dentro de uno mismo y
se vuelve tan hermoso que no se desea compartirlo. La mayoria de las
cosas que he escrito, proceden de otros Babaldwos. Algun dia escribiré
sobre ellos.



Ivor: - ;Hay alguna resistencia de algun babaldwo de mantener sus propios
versos de Ifa, en algo asi como grabados?.

Waéndé: - Se mantiene alguna resistencia. Algunos babaldwos no concuerdan ser
grabados del todo. Pero nosotros los conminamos a la concepcion de que
seria bueno escribir algunas de éstas cosas. Esto no es un sustituto para
saber los versos de corazon. Los dos deberan ir mano a mano.

Ivor: - ;Cual fue la cosa mas importante que usted, aprendi6 en su trabajo de
campo?.

Wandé: - En ésta forma, se me expusieron muchos mds versos y al mismo
tiempo los he expresado, al igual que me he encontrado con muchos otros
babalawos. Pienso que de alguna forma, se prepard la manera para que
mas tarde los babalawos me hicieran Awise.

Ivor: - ; Donde se entrend en las técnicas de campo?.
Wand¢: - Aprendi mucho del ya desaparecido profesor R.G. Armstrong.

Ivor: - ;Como le ha ido acerca de recolectar cantidad de literatura entre los
babalawos de la Tierra Yoruba?.

Wandé: - En los afios 60, comencé a colectar materiales para mi tesis de
doctorado por lo cual viaje a muchas partes del Africa Occidental, para
unirme a muchos otros babalawos, en busca de material. En ese
momento, las personas eran renuentes a venir y dar sus versos de Ifa.
Habia ciertos libros que databan de casi un siglo en Ifa, pero no eran de
masiva circulacion. Se guardaba los conocimientos en el medio del pecho
y no se le daban a aquellos que deseaban escribir sobre Ifa. Entonces yo
prediqué, que aunque la ensefianza oral, fueran importantes y nunca
dirimida, también era y seria muy bueno, escribirlas para que el resto del
mundo, pudiera leer en sus lenguas acerca de nuestra fe y creencias y de
como lo haciamos en nuestra Tierra.

Esto no fue tan rdpido, las personas eran lentas en darse cuenta de la
entrega, ni deseaban escribir sus versos, ni grabarlos. Sélo cuando
muchos de ellos, descubrieron que yo no aprendia If4 para un interés
académico, o por motivo ulterior.

Ivor: - ;Ha actuado de forma convincente hasta los otros o ha tratado
simplemente de que los awoses vengan a hablarle a usted de 1f4?.



Wandé: - En los tiempos en que mi padre ain vivia, era un poderoso hombre
entre los elementos tradicionales y lo usé para lograr mis avances futuros.
Después de cierto tiempo, la palabra llegd a rodearme y las gentes
conocieron de mi. Cuando entendieron que yo no especulaba ni
comerciaba con Ifa, llegaron a mi persona con sus saberes y
conocimientos del ifismo que habian adquirido con gran esfuerzo y
dedicacion y esos amigos mios, es mas plausible que la misma vida. El
reconocer las condiciones de los hombres fue digno y lo es del oraculo
divino, de ahi que quienes llegaban, habia que decirle antes y después del
uso de sus habilidades de Ifad. Luego del periodo inicial de la duda, la
razon se fue estableciendo.

Ivor: - ;Son sus libros ampliamente leidos en tierra yoruba?.

Wandé: - Hubo una época en que los libros que publiqué fueron seleccionados
como libros de consultas y texto en la ensefianza media. Por ejemplo:

-ljinlé Ohum Enu Ifa.
-Apa Kiini y Apa Keji.
-Oju Odu Méréerindinlogun.

Ivor: - ;Por eso es que se convierte en mas dogmatico y autoritario?.

Wandé: - Si, pero al mismo tiempo competitivo, porque las preguntas
alcanzaban al significado, de ahi que el texto pueda ser tomado
literalmente, idiomaticamente, metaforica o simbolicamente. Esto es lo
que pasa.

Ivor: - ;Qué peligros conlleva transformar estos textos orales a los escritos?.

Wande¢: - Hay siempre un peligro, siempre habréa algo que se pierda. Pero hay
un peligro para cualquiera que se convierta en una persona literata. La
literatura y la memoria a menudo no van mano a mano. Cuando usted
sabe como escribir y leer, dependerd mas y mas de la pluma y menos de

su memoria.
Si usted tiene 2 hijos de 10 afios y les da dinero y les dice: - “;Vayan al
mercado y compren las siguientes, cinco cosas!.”...; el nifio que ya va a la

escuela; dird: -“;Déjame ir por un lapiz y apuntar lo que se debe comprar
pero el otro nifio que aun no sabe leer ni escribir, le pedira que le repita la
lista 2 6 3 veces hasta fijarla en su memoria y no la olvidara!”.



Cuando se usa la escritura, se va deteriorando la memoria, por su poco
uso.

Al escribir los textos de Ifa, existe el peligro de arreglarlos y sera muy
dificil cambiarlos después siempre que sea en las areas donde al
babalawo se le permita usar sus propias palabras y ésto suspende que se
convierta en algo que se conforma y se disfruta. Ese es el peligro que
podemos provocar?....Vivimos en un mundo que se llama moderno,
donde escribir es el “vogue”. (Moda en idioma francés).

“VERSOS DE IFA”.

Ivor: - Usted, ha escrito que hay 8 secciones para cada ¢se Ifa. ;Algunos de ellos
tienen un verso metrado, como un soneto?.

Wandé: - No, no lo tiene. Es¢ If4 hace uso de la poesia o de la prosa, e
introducir la prosa o la poesia es lo que se le llama “Verso libre”, que es
también una elevadisima forma del discurso, pero no es una cancidon o
canto como tal o como parece. En uno de mis libros, trato de mostrar que
hay un méaximo de 8 partes estructurales para un Es¢ Ifa. Fuera de estas
8,4 son opcionales, las cuales el babalawo podra, hacer uso u omitirlas.
Las otras 4 son zonas obligatorias. Las primeras que son obligatorias son
realmente las cortezas o céascaras del Esé Ifa, como una forma de
literatura que esté relacionada para la historia y la mitologia.

Cada Es¢ Ifa, comienza con los nombres o el nombre de previos adivinos
que es la lra.parte estructural. Pudiera ser un nombre o mas de uno, o
veinte o mas de veinte, debido a que en las practicas ancestrales, algunos
sacerdotes se reunian en grupos para sus adivinaciones. En esta 1ra. parte,
pudiera también hallarse o mencionarse nombres de cosas no humanas
como arboles, animales como sacerdotes de If4, ya que nada que llegué
dentro de la estructura de un Es¢ Ifa estaran personificado.

La 2da. parte seran los nombres o el nombre del cliente que en el pasado,
se les adivind Ifa por los adivinos de la 1ra. parte. De la misma manera
podrian ser nombres de seres humanos, sobrenombres, (apodos) o
nombres de cualquier_criatura no humana. La 3ra. parte es la razén por la
adivinacion, o sea el problema por lo cual, el o los clientes requirieron la
adivinacion de Ifa. Estas tres partes son apremiantes y determinativas.
Cada verso de Ifa que el babalawo domine o estudie incluird estas 3
partes.




Ivor: - Siempre he pensado que pueda haber 800 Es¢ en cada odu. ;El babalawo
deberd memorizar las 8 secciones de cada Es¢?.

Waéndé: - No exactamente. Las partes 1, 2 y 3 deberdn ser memorizadas y el
babalawo entonces tratara de dar su fallo o diagnostico. El se encaminara
a ser fiel al texto original y esto es lo que vemos en los textos de
adivinacion de Ifd usados en Cuba. Todavia hoy, muchos babaldwos
cubanos que adivinan manteniéndose alrededor de estas 3 primeras partes
y tratan de recitarlas, pero cuando llegan a la 4, 5, 6, 7 y 8va. parte, tienen
que decirlo en espafiol. (Nos referimos a que recitan las 3 primeras partes
en yoruba, pero el resto lo dicen en espanol. Lo mismo sucede con
adivinos de otras partes de Africa Occidental, por ejemplo los Eve y los
Fon, llegan a tierra yoruba, para aprender If4. Ellos recitan las 3 primeras
partes en yoruba y el resto en su propia lengua.

La 4ta. parte es lo que dijeron aquellos babaldwos acerca de la

adivinacion lanzada. ;Qué le dijeron esos babalawos a sus clientes?. Por
ejemplo: - “Hemos visto Odi Méji para usted. Este odu est4 relacionado
con Osun y a Ifa. Usted, se dirige a un viaje allende el océano. Debera
sacrificar a Osun y a Ifa. También vemos elementos matrimoniales aqui.-
Esto es como un babalawo podria decir o hablar. Parte 4ta. y Sta, son
opcionales y si el babaldwo no las omite, podrd decirlos con sus propias
palabras, no tiene porque cantarlas. Algunos pueden cantar desde la 1ra.
parte hasta la 8va. pero ésto no es apremiante. La 5ta. parte nos dice si el
cliente llevo a cabo las instrucciones del adivino o no. Por ejemplo, si
sacrifico o no, si mantuvo el patron de conducta o no guardé el tabu, etc.
La 6ta parte, nos dird lo sucedido, haya sacrificado o no. (Resultados).

La 7ma. parte nos dice acerca de cual fue la reaccion del cliente; hacia el
sacrificio. Por ejemplo, si no sigui6 las instrucciones, comenzd a
involucionar, o si las siguid a pie firma, comenzo a cantar y bailar o pudo

casarse o tener hijos, etc. En ésta parte, el adivino a veces repetira las 3
primeras partes otra vez.

Entonces llegara la 8va. parte que nos dara una moraleja, o conclusién de
la historia que hablamos desde la 1ra parte.

La parte 8va.es compulsiva, apremiante u obligatoria, para ciertos versos.
La mayoria de los versos de Ifa, tendran una conclusién o moraleja, pero
a veces nos dejan... jadivinando!... o tratando de hallar una solucion que
no quedé muy clara.




El babaldwo tiene la libertad de usar sus palabras en las partes 4, 5, 6 y
7ma. las cuales son opcionales. Por lo general los recitan en poesia o
prosa. Las partes 1, 2, 3 y 8va.son obligatorias, que se dirdn por lo general
en forma de poesia o una forma elevada del lenguaje. Casi siempre se
dice en la forma en que se aprendio del maestro o padrino. A veces hay
una cancion en la parte 8va. y se cantard la aprendida de los maestros o
mayores y no la del verso.

Lo expresado formo parte de mi tesis, cuando estudié la literatura de Ifa
en la Universidad de Lagos.

Un Ese¢ Ifa pudiera ser cantado, o recitado con un elevado lenguaje, que
se le pudiera llamar poesia. También se podria hablar, pero hay diferentes
formas en las que se ha hecho y se hace; especialmente cuando existe y
se tiene la musica, que llamamos “Iyéré”. Entonces se convierte en
cancion o liturgia, de ahi que haya una forma para convertir un verso en
una cancion y eso es creatividad.

Ivor: - Los cantos para orisas, también tienen diferentes estilos y formas.
(Podria usted, describirlos?.

Wandé: - Cada orisa posee una propia literatura o tradicion, con sus tonos
propios de cantos o liturgia. Si alguien le estd cantando a Ostn y no
escuchamos las palabras, pero si oimos el ritmo, seremos capaces de
saber que se le canta a Osun. Lo mismo sucedera con Oya o el resto de
los Orisas. Sus ritmos se embrazan con sus voces de forma distintivas y
verbal, asi como sus bailes. Por eso Ifa tiene un lugar para cada oOrisa
dentro de su literatura.

Ivor: - ;De donde llegaron los nombres de los odu? .... ;Estan basados en
nimeros o son los nombres de ancestros especificos?.

Wandé: - Cada uno tiene un nombre que lo distingue a si mismo. No hay
numeros. Nuestra filosofia no se basa mucho en la numerologia. Cada
odu, asi como cada oOrisa, tienen su propio nombre. Hay 16 de ellos y sus
hijos son 240. Los hijos toman el nombre de sus padres. El nombre real
de cada odu, estd contenido en su forma singular, en los originales 16.

Ivor: - Si los 16 odu mayores de Ifa, tienen 240 hijos... ;entonces el cuerpo de Ifa
esta considerado una familia?. ;Cudles otras formas se personifica el
cuerpo de Ifa?.



Wandé: - Los 16 odu mayores de If4 son considerados mensajeros de Ifa. Ellos

relevaron a Ifa después de su partida de la Tierra al Cielo. Al igual que
los orisas, ellos bajaron del Cielo, pero en forma de seres humanos y
procrearon 240 hijos.

Ivor: - Estos odus son gemelizados. ;Estan los Méji relacionados con los Ibeji?.

Wande: - Si, la extension de Ifa es un orden binario de pensamiento y de

Ivor:

marcas. Quizas no sea muy claro, pero pienso que cuando los odus
llegaron, vinieron como individuos, en vez de iguales o dobles. De la
forma en que se acoplaron, es una importante transformacion enigmatica
de Ifa en su pensamiento y mitologia. Eji Ogbé menciona algo de ésto
cuando dice:

“Ejeeji ni mo gbe
No gbenikan soso mo.

“Bendiciré o apoyaré a la gente cuando estan acoplados.
No apoyaré mas a la gente que se mantienen como individuos”

La idea de un orden binario es central en esta cultura, ya que el sistema
entero de Ifa ésta basado en ello. Como usted, sabe los yorubas creen ser
los mayores productores de gemelos del mundo entero.

- (Qué sistema de adivinacién, usted cree fue primero: Ifa o
Eérindinloégun?.

Wandé: - He trabajado arduamente de la posibilidad de la pata individual en la

escritura de Ifa en el tablero, o una pata de op¢le, acerca de si una pata es
mas antigua que las dos. No hay forma logica de compenetrarse en...
(,como comenzo6 el acoplamiento antes de la individualidad?......

Una escritura o un lado de la cadena como: Ogbé G Oyéku, tienen que
haber existido antes de convertirse en la copla de Eji Ogbée 0 Oyeku M¢ji.

Uno podria especular que el Eérindinlogin haya sido mds antiguo, o que
nos guie a pensar que fue la forma mas original de adivinacidn, hasta el
posterior desarrollo y crecimiento de Ifa. Pero lo que ahora saben los
sacerdotes de Ifa, es que Ifa fue la forma original de adivinacion. Y el
Dilogun se desarrollo de Ifa.

Aun hoy en dia, en Africa, muchos babalawos no miran bien del todo al
Diloégun. Creemos que el Dilogin posee y tiene su propio Ase. Por



ejemplo cuando un sacerdote(a) del dilégin estd cantando o recitando
versos de Odi Méji; un babalawo los hallara en Oyekt Odi e Irosun y los
juntard en su forma ecléctica. El dilogun se ha seleccionado de muchos
odu, que se juntan en uno so6lo, y ésto confunde al babaldwo. Desde
entonces no le miran muy bien o no indagan bien hondo en él, porque
creen que los separa del ase de Olodumare. Pero una vez se convierte una
persona en babalawo, no podra adivinar mas 16 cowries.

Ivor: - He escuchado de adivinos cubanos, que Yemaya, fue la primera mujer
que adivino. Ella lo aprendi6 de observar a su esposo, Ifa.

Wandé: - En Africa, fue Osun la primera, sin ninguna duda. Se supone que haya
aprendido cuando fue esposa de Ifa, Yemoj4, nunca se casé con
Ortnmila.

En Africa, hay otras historias donde Osun interviene mas que Yemoja.
Hay una donde Olodumare lanzé a la Tierra una bolsa pequeiia llena de
sabiduria e inteligencia y le pidié a los santos que la hallaran y dijo: -
“1Aquél que la encuentre, sera el mas sabio de los orisas”. A partir de ahi
los orisas la buscaron por afios, pero fue Osun; quien la hallo. Entonces
era la esposa de Orunmila, pero no vivian juntos ya que no era
obligatorio en aquellos tiempos. Ella comenzo a especular y a hacerse la
hacendosa y a exigirle a Orinmila costosos sacrificios si él queria ser
sabio y conocer lo que guardaba el saco, pero no sabia que ya ¢l lo tenia
en su poder, pues ella lo habia puesto en el bolsillo de su vestido sin
saber que una rata-casera lo habia roido. De ahi que Oranmila lo hubiera
recogido, al ella perderlo. Ella tuvo que ir a la casa de Orinmila para
obtener sabiduria. Luego entonces, ese saco del saber no podia ser otra
cosa que no fuera Ifa.

Y como usted, sabe en la extension de ésta cultura, muchas cosas
emergen con Yemoja, Olokun a veces funciona como Yemoja. En Brasil
todos los afios, ellos van al mar en botes a ofrendar a Yemoja, creyendo
que ella es el océano. Algunos dicen: - “jElla es la superficie del océano
y Olokun la profundidad!”. No obstante que el rio Yemoja sea el rio
Oogun en Nigeria y es de aguas dulces. Y no siempre descarga sus aguas
al mar, sino que al Lago o Laguna de Lagos.

Ivor: - En Cuba, nadie tiene asentado Olokun, sino que sélo la reciben. No he
escuchado a nadie, ser poseido o montado por Olokun. En algunos
patakines, (mitos) en Cuba, Olokun es mujer y en otros es hombre.

Wiéndé: - En Africa, las personas lo reciben y creen que ella fue la ultima esposa
de Ifa. Ella es la deidad del Océano Atlantico y se le llama: Okun



Yemideregbe. Se cree que OrGnmila atn estd viviendo en las
profundidades de Yemideregbe con Olokun, su esposa.

“LA RELIGION YORUBA: UNA RELIGION MUNDIAL”.,

Ivor: - “A menudo se oye a los estudiosos referirse a las “grandes religiones
mundiales” donde incluyen siempre al Judaismo, Cristianismo, Islam,
Hinduismo y el Budismo, donde todas tienen libros sagrados de textos.
(Por qué no es incluida la religion yoruba que consta de mas de 20
millones de habitantes?. Nos hace sospechar y pensar que hay que tener
un libro de texto para ser “engrandecido”.

Wandé: - Hay muchas grandes religiones en el Mundo. Ademas de las
mencionadas estdn Confusionismo, Sintoismo y el Janinismo del Gandés.
La mayoria de ellas han escrito libros de textos, basados en sus antiguas
tradiciones orales. Por ejemplo; al Budismo le tom6 més de 300 afios para
plasmar su libro sagrado de fe.

Las religiones indigenas del mundo son también importantes y algunas
podrian ser llevadas al rango de religiones mundiales. Si, se pudiera hacer
un censo donde las personas abrieran sus mentes, se hallaria en el Africa
negra, mayor cantidad de personas que practican la religion ancestral y
tradicional que todos los cristianos y musulmanes unidos del mundo. La
mayoria de ellos nunca ha ido a la escuela, viven en areas rurales. En el
Africa Negra, hay muchos paises donde la educacion formal no ha
cambiado a las masas populares en sus creencias.

“LA NACION YORUBA DENTRO DE LA COMUNIDAD AFRICANA OCCIDENTAL”.

Ivor: - Los estudiosos me han dicho que la tierra yoruba pre-colonial tuvo
distintas regiones, cada una con su orisa especifico. Uno de los resultados
de la colonizacion fue la creacion del pantedn yoruba de los orisas, tal
como se conoce hoy en dia.

Wandé: - Algunas regiones han tenido y tienen su propio orisa, pero muchos
son universales, por ejemplo: - “Obatala, Ifa, Ogﬁn, Osun, Oya,
Obaltayé, Esu, etc.”. Estos Orisas y otros mas se hallan dondequiera. Hay
algunas deidades relacionadas a determinadas villas o ciudades, y no son
adorados sino solo alli.

Ivor: - La hipétesis de que los britanicos colonizadores, organizaron a los
yorubas dentro de una muy bien definida region, para extraerle sus
riquezas a través del Oficial del Distrito, crearon cambios en la esfera
“politica” y “econdmica” que afectd a la cultura entera. “Nivelandola” de



tal forma que los Orisas una vez fueron intermitentes a lo largo de la tierra
yorubda, se convirtieron en algo codificado y universalizado en un
panteon.

Wandé: - jEso no es verdad! ... la idea de 400 + 1 Orisas siempre ha estado alli.
Es en nuestros dias un hecho que el pantedn yoruba se convierte en algo
mas y mas restringido... ;En qué parte de la tierra yorub4a, no se ha venido
celebrando desde antafio, el festival de Ogun o de Obatala o de cualquier
otro Orisas relacionado?.... Pero la Cristianizacion y la modernizacion
occidental asi como el Islamismo han creado y producido que algunos de
estos Orisas se hayan olvidado en algunas areas o estén restringidos... jEsa
es otra forma de decir las cosas!...

Ivor: - La mayoria de los grupos originalmente se llamaban ellos mismos; “El
Pueblo”. El nombre “Yoruba”, aparentemente viene de sus vecinos Hausa
del Norte.

Wandé: - Esto es un fendmeno universal. Son los vecinos de un pueblo quién
usualmente les nombra a ellos. Pero no significa que la idea de ser “Un
pueblo” no exista, ya que en toda cultura se halla intrinseco la vanidad de
ser unicos.

Ivor: - Los africanistas, me han dicho que antes de la colonizacidon, habia
muchos subgrupos yorubas, como los Kéti, los Iyesa, los yorubas de Oy6
y los britdnicos intentaron de tasarlos juntos en una sola etnia.

Wandé: - Las personas que hablan la misma lengua, usan los mismos vestidos,
comen los mismos alimentos, tienen un comun sistema de creencia... son
el mismo pueblo. En cualquier caso fue el Alaafin de Oyd quienes
controlaban las % partes de la tierra yorubd, mucho antes de la llegada de
los britanicos.

Los pueblos le pagaron tributos a ellos, mejor dicho a ¢él. La mayoria de
los rituales eran regulado desde Ilé-Ife, lo cual significaba que los
yorubds también estaban bajo el control espiritual de Ilé-Ife. ;Y qué hay
con los alemanes?. Por un largo periodo de tiempo, ellos no fueron una
nacion centralizada como estado. Hubo muchos principados antes de que
Bismark los uniese en el siglo XIX. Al igual que Garibaldi uni¢ a Italia.

Aunque los alemanes e italianos no estuvieran unidos en una sola nacion
no dejaban de ser alemanes ni italianos; de ahi que el hecho de que los
britanicos comenzaran a llamar con la palabra yoruba a un pueblo que en
el pasado se identificaba con sus propios dialécticos, no signifique que
ellos no hayan tenido el sentido de ser un mismo pueblo. Para Ifa, el



término para la tierra yoruba es y sera I1é-Ifé, que significa: - “Tierra de
Ife.”. Antes de que el vocablo yoruba se hiciese enteramente extenso,
nosotros usabamos el de pueblo de Il¢ — Ife.

Ivor: - “;Cual es la distincion entre “Tribu”; “Nacion” y Nacion Estado?”.

Wandé: - Los europeos inventaron estas palabras para describir a los pueblos
que no fueran europeos. La palabra “Tribu” no deberia ser usada nunca
hacia nosotros. Los suizos, checos, croatas, belgas, son referidos como
“Grupos €tnicos”. Y algunos de estos grupos €tnicos europeos no llegan a
la poblacion de 5 millones de personas. Pero los europeos se refieren a los
yorubds que suman mas de 25 millones, como “tribu!”.

Somos una nacion o grupo étnico. Hay dos formas de usar el término de
“Nacioén”; como un estado, como una unidad geografica y politica
reconocida en un estado independiente. Nigeria, es una coleccion de
naciones dentro de un mismo estado. Comprende a los yorubas, los
hausa, los fulanis, los igbos que son todos pequefias naciones, unidas a
otras aun mas pequeias, pero que aun siendo grupos no dejan de ser
naciones en su propio derecho.

De hecho, Nigeria es un Estado multi-nacional. Para convertirse en
Estado, uno debe ser independiente y reconocido por la Organizacion de
Naciones Unidas (ONU). Un estado podra estar compuesto de uno o mas
grupos étnicos. Un Estado es un area geografica donde hay un gobierno
reconocido por otras areas geograficas del mundo, como una entidad
independiente.

Cada vez somos mas y mas, que nos agitamos en la reordenacion de
nuestro pensamiento nacionalista presente de Africa. Hay muchos
yorubas en la Republica de Benin, Togo y Ghana. Hay pueblos que
hablan hausa en Nigeria, y pueblos Fulanis en Camertn y Guinea. La
nacion estado se vuelve anacronica en la era moderna. La comunidad
europea es un ejemplo de ello. En el futuro, podriamos ser la extension,
de Africa Occidental con un parlamento. Cada pais podria entonces ser
como una division de entidades multi-nacionales. Tenemos ya el virus en
la Comunidad economica de estados africanos occidentales.

“LUKUMI: LOS YORUBAS EN CUBA”.

Ivor: - Acorde a una leyenda, uno de los emperadores del viejo "Oyo establecio
un sendero o curso en todo el pueblo yoruba llevandolos a, el
encumbramiento de su imperio. ;Como llego6 el derrumbe de todo esto?.



Wandé: - Esa historia es parte de nuestra historia oral. En 1790, awoéle fue el
Alaafin o emperador del viejo y antiguo Oy9, antes de ser derrocado. El
sabia la importancia de tener un ejéreito listo para guerrear siempre y le
envio a la toma de una ciudad, pero ellos se rebelaron contra €l. Ya ¢l
sabia acerca de que los yorubas estaban siendo capturados para ser
llevados al viaje trasatlantico de la esclavitud y se dio a la tarea de
proteger su pueblo. Cuando ellos se levantaron contra ¢l, se dirigio con la
siguiente arenga: - “jSi ustedes no me obedecen, como a su emperador,
entonces Oyo serd destruido y no habra mas pueblo yoruba, porque seran
llevados como esclavos por todo el mundo!”. Y asi fue como realmente
sucedi6. Cuando termind su expresion, lanzo flechas a los 4 puntos
cardinales y rompi6 una pieza de porcelana China que contenia medicina
contra el suelo y dijo: - “jJusto como nadie puede componer la porcelana,
nadie podra revertir el curso del pueblo Yoruba!”. Luego se suicidd. De
ahi que se le llame “Egtin Awoél¢”. Eglin es un curso “Irreversible”. La
gente cree que lo dicho por Awdle contra el pueblo Yoruba, (especie de
maldicidn), atin sigue afectando a nuestra Nacion.

Ivor: - Acorde a informes, Aldafin Awole Ardgangan se suicidd €l mismo
ingiriendo veneno después de expresar lo dicho. jFue el poder de éste
hecho, el que se mantiene en el simbolismo de la “Jicara”, o la eficacia de
la medicina?.

Wandé: - Ambas, Awole sabia las consecuencias de no tener un ejército fiable y
fuerte. Mucho después en 1830, Oyé fue evacuado y trajo por
consecuencia que la mayor parte del pais yorubad fue afectado por los
sucesos sociales, llevando al colapso de muchas otras ciudades, siendo
millares de yorubas esclavizados antes de esto; pero no lo eran en tan
gran cantidad hasta la caida del viejo Oy6 en 1830.

La trata de escala esclavo-viaje-américa dur6 hasta 1888, que fue abolida
en Brasil. Por una razon, la cultura yoruba ha sido muy bien recordada y
preservada en las Ameéricas y se debe a que los yorubds estuvieron entre
los ultimos africanos que arribaron al nuevo continente.

: - Adeshina, (también pronunciado “Ardechina”), fue el primer babaldwo
en Cuba. El crefa que habia nacido en Africa a inicio de 1800. Llegd a
Cuba como esclavo, pero su libertad fue comprada por amigos yorubas
que reconocieron su estatus real. El ayudo a establecer Ifa en Cuba, y
entrend a muchos jovenes adivinos. ;Qué significa éste nombre?.

[—
<
o
=

Wéndé: - Es un nombre comin. “Adésina” significa: - “Corona que abre el
camino”. El nombre podria o no estar conectado con una familia real.



Ivor: - Tata Gaitan fue otro famoso babaldwo cubano, que muri6 en 1945. ; Tiene
¢ste nombre significancia para usted?.

Wandé: - “Tata Gaitan”, pudiera ser un nombre yoruba honroso, aunque asimilo
que no es un nombre espafiol. Pudiera significar: - “El Saltamontes
genera largas piernas”. Esto implica que dobla sus patas en las rodillas y
esta listo para saltar. Pudiera ser que fuera una persona de largas piernas y
tuviera el habito de agacharse a menudo o de cruzarlas. No hay nada de
parecido a esto en la tierra yorubd, pero se acerca a un sobrenombre,
(apodo). “Tata” es “Saltamontes”; “Ga” es “hacer algo alto”, “Itan” es
“pierna”. Los babalawos, asi como los devotos de Oglin comiinmente se
hacen llamar por sobrenombres.

Ivor: - ;Le sorprenderia a usted que los primeros babaldwos cubanos, que
practicaba en el periodo de la esclavitud, podian hacer adivinacidon para
lideres del gobierno colonial?.

Wandé: - No del todo. Pienso que la gente que gobierna en una nacion y en
cualquier tiempo, siempre tendra problemas de inseguridad y querran
estar seguros de su poder en la comunidad, y si hay algin babalawo
famoso, irdan a ¢l, de la misma manera que los sacerdotes de la Iglesia
Cristiana, van a los Sacerdotes de 1f4, de forma clandestina y de noche en
el Africa. Obispos llegan a nosotros cuando consagran una nueva iglesia.
Vienen por medicinas que puedan enterrar en la iglesia o el pulpito, para
asi alejar todo tipo de negatividad. Por eso es que no me sorprende.

Ivor: - Cuando usted, recibe una personalidad, estd de acuerdo en mantener su
identidad y su amistad en secreto?.

Wandé: - Por supuesto. Hay una cosa que un babaldwo deberd hacer. El nombre
“Babalawo” significa: -“Padre de los Secretos”. Un verso de Ifa dice:

“Gbogbo ohun toju ba ri,

Kienu fiiro, ojare,

A difa fim Iwori;

Nijé ti 'nlo lé é wojii idi”..... (Odu Iworiwodi).

“No es todo lo que ven los ojos,

Lo que se le deba decir a los labios,

Fue la adivinacién de Ifd hecha por Iwori,

En el dia en que él venia a mirar dentro de un organo sexual ”.

Cuando terminé de mirar adentro, se le pregunto: - ;Qué vistes? Y dijo: -
No es todo lo que ven los ojos, que se le debe decir a los labios. Por eso



es la practica estdndar de un babalawo el de mantener los secretos. Seria
igual que si un famoso doctor publicard los secretos de sus pacientes,
dejaria de ser famoso en corto tiempo. He adivinado para esposos y
esposas, madre e hijos, amigos intimos quienes insisten en que su
adivinacion sea privada.

Ivor: - Una leyenda popular en La Habana, nos dice que en 1930, el presidente
Machado, sembrd una Ceiba por aviso y mandato de su padrino de la
religion conga del Palo Monte. Fue sembrado este arbol trayendo tierra
de todos los paises de América y muchas monedas le fueron ofrecidas.
(Es sorprendente que un politico cubano pudiera performar un ritual para
solidificar el poder?.

Wandé: - No particularmente, porque hay una ceremonia similar en tierra
yoruba. Cuando se crea un nuevo asentamiento o un nuevo lugar de
mercadeo, solemos sembrar un arbol como el antes dicho e invitamos a,
el pueblo a poner tierra para fertilizar sus raices. Lo que hizo Machado,
no esta muy lejos de lo que hacen los potentados y el pueblo africano.

Ivor: - El arbol Iroko es sagrado para los yorubas. En Cuba, la Ceiba fue
rebautizada como el Iroko por los cubanos lukimi; (Lukumi), quien
también lo considera un oOrisa. Para marcar el aniversario de la Ciudad de
La Habana, todo 26 de Noviembre, los lideres civiles y miles de personas
circulan 3 veces una Ceiba especifica ubicada en La Habana Vieja,
pidiendo que 3 deseos le sean conferidos. ;Podria este ritual civil estar
relacionado o ser de indole yoruba?.

Wandé: - Bueno, podria ser ya que el arbol Ir6ko es muy importante en la tierra
yoruba. La Ceiba cubana que le llaman Iréko no es realmente Iroko, por
lo que tampoco es ni serd un arbol sagrado de If4. Nosotros llamamos a la
Ceiba “Eégun “okééré”. Y es también un arbol sagrado de If4 y al igual
que el Iroko, atin son adorados en Africa. Las personas van al pie de ellos
para sacrificar, pedir deseos, de tener hijos, fortunas, etc.

Ivor: - Por una parte, la Iglesia Catodlica a menudo esquematiza a la Santeria
Cubana como una religion “sincrética”. Principalmente por sus miembros
usan las imagenes de los santos en sus misas negras. Por otro lado,
muchos santeros mantienen que le influencia catdlica en sus sistemas de
creencias es superficial y publica, pero no penetra dentro de la
profundidad de los rituales privados y secretos. Algunos babalawos
cubanos han ido tan allda que me han dicho: - “If4 habla todos los
idiomas”, lo cual es una manera de decir que Ifa puede acordar con el
espectrum completo de la experiencia humana y acompasarse a todo
sistema de creencia que se encuentre. Ellos dicen que Ifa se ha



acompasado con la Iglesia Catdlica en Cuba, haciendo de ello un sistema
de creencia subsidiario. Un ejemplo de esto, es que en los aniversarios de
cualquier orisa, se hallan ebo (sacrificios) dejados alrededor o en la
puerta de las iglesias. ;Cudl es su punto de vista de lo que se da en llamar
sincretismo?.

Wandé: - Es algo muy extenso. Creo que lo que el pueblo llama sincretismo, no
es sincrético del todo. Cuando un babalawo habla de historias del Odu,
no las mezclan sus historias con relatos biblicos. A lo que se le llama
sincretismo tiene que ver con los iconos de los Orisas y que es justamente
como una forma de saludar a la divinidad de un vecino o de un profesor.
En Brasil, cuando se llega a un cambomblé¢, la figura que se ve se llama
Caboclo. El representa los espiritus de los ancestros Amerindios, el
pueblo nativo que habitaba alli al llegar la etnia africana. Esto no es
sincretismo”, sin una forma de decir: - “Estamos aqui, somos extranjeros,
pero éste pueblo ha estado aqui antes que nosotros, porque no poner

algunos de sus iconos en nuestro trono, en sefial de respeto”.- Si fueran
realmente sincrético, entonces, los otros niveles, son precisamente el
exterior, sino los niveles visuales seran afectados. En el nivel de los
rituales, donde podria haber un pequefio nivel de golpe mezclado, no es
del todo incorrecto. Pero no hallards mezcla en la liturgia ni en la manera
del pensamiento, o sea en la filosofia profunda de la religion. La
literatura no esta mezclada. Y podria concluir diciendo que si esta mezcla
de simbolos se adiciona al sincretismo entonces el sincretismo esta
debajo de la “piel” y no es nada mas que ésto.

Ivor: - ;Se ven mezclas de iconos religiosos en las practicas en la tierra
yorubas?

Wandé: Es verdad que los Yorubds intercambias muchos oOrisas con sus vecinos.
Por ejemplo, los Fon, los Eve y los Edo. De ahi que haya tanta anuencia
de sincretismo en las ceremonias religiosas de Brasil y Cuba, porque eso
mismo llegd del Africa. Ese corddn trenzado que comenzé en Africa,
lleg6 a las Américas y se mantiene en ambas partes hoy dia.

Ivor: - ;Le sorprende que los cubanos puedan pertenecer a 3 6 4 religiones y
credos sin tener ninguna contradiccion?.

Wandé: - No, ;y sabes por qué?. Porque esto se arrastra del sentido de lo que se
llama sincretismo. Es lo mismo que sucedia en Africa, atin antes de venir
al Nuevo Mundo. Los Yorubas y africanos en general se mezclaron con
los vecinos mucho antes de sobrevenir la esclavitud. Un buen ejemplo de
ello es la cercana relacion entre los Yorubas; los Fon y los Eve. Aun
estos pueblos van a Il¢ Ifé para estudiar If4. Uno de los errores de los



estudiosos es pensar que los africanos no se mezclaban con otros antes de
la colonizacion.

Pero debemos recordarles que antes de la colonizacion, las fronteras de
hoy, no existian y los pueblos se movian libremente. Habia mas mezcla
popular que hoy en dia. En los dias ancestrales, las familias yorubas se
mezclaban con las familias Fon y Eve para practicar Ifa y Vodum.

Ivor: - Algunos observadores del Caribe, argumentan que las culturas estan
compuestas de fragmentos ininteligibles de las practicas del Viejo
Mundo, como pedazos de cristales fragmentados. Otros lo ven como algo
nuevo, transformaciones creadas en una fusién de practicas del Viejo
Mundo. ;Qué usted, cree?.

MITOLOGIA YORUBA: “LA TIERRA COMO UN ORISA”

: - Usted, ha mencionado que el planeta Tierra estd concebido como uno de
los orisas en la mitologia Yoruba. ;Cuéles son los nombres y las
cualidades de esta deidad?.

—
<
@]
=

Wandé: - Si su nombre es Ilé. Ella estd llamada algunas veces Ayé y es una
deidad mujer.

Ivor: - ;Hay algiin odu de Ifa que hable de I1e?.

Wandé: - No hay un signo u odu particular que hable sobre ésto, pero hay
versos, (€s€) que hablan de éste Orisa. Verso que se halla en Osad M¢ji es
como sigue:

“"Osa yooo;

Babalawo ayé,

Lo difa fayé,

Won ldayé o febo ola a le
Ebo ajogun ni o se

Njé awa a be;

An be,

Awd mo mo n be layé o
Ayé o nit parum.

Osa, el unico resplandeciente,

Sacerdote de Ifa de la Tierra,

Performo la adivinacion para la Tierra;

Se le dijo de detener de sacrificar intentando enriquecerse.



Pero que si perfomara sacrificios para que ella se protegiera de sus
enemigos.

Estamos realmente vivos,

Y estamos defendiéndonos con prédicas,

Por el tiempo que permanecemos en la Tierra,
La Tierra nunca sera destruida.

Ivor: - ;Como es la concepcion yoruba del orisa tierra relacionada con lo que
concierne el medio-ambiente, para el balance ecoldgico del planeta?.

Wandé: - El signo anterior dice que la Tierra fue avisada de detener los ebo para
ser rica y prepararse para derrotar a sus enemigos. Hay muchos enemigos
de la Tierra, especialmente en la sociedad occidental. Una vez sentir que la
Tierra es un oOrisa, no se puede creer en la explotaciéon desmesurada de la
Tierra.

Un proverbio yorubé dice:
“Omo onile n te é jéé jéé;
Ajogi a te basubasu.
“El hijo del duerio de un pedazo de tierra, anda sobre el suelo,

Mientras que un visitante justamente lo zapatea ™.

El planeta Tierra ha sido muy mal explotado. Por eso es que el verso de
If4 le avis6 de hacer sacrificios para derrotar a sus enemigos y no para
enriquecerse.

Ivor: - ;Qué sacrificios o ebo son performados para la Tierra?.

Wandé: - El planeta Tierra en un Orisa mujer, cuyo nombre es Etigbére Abéni
Ade. La Tierra es la morada de muchas deidades. Cuando la mayoria de
ellos partieron al Cielo, ellos entraron dentro de la corteza terrestre que es
donde se cree que ellos moran hoy en dia.

El pueblo yoruba jura por Il¢, al igual que por Ogin. Si una persona
muere cuando es enterrada, una porcion de la tierra que cubre la lapida es
de color rojo, muy comun en la tierra yorubd. Por ejemplo cuando
alguien muere, la familia guarda una porcién de la tierra que se echo
sobre la tumba y si alguien viene a reclamar algo que le debia el difunto,
como dinero o propiedades, etc., y la familia esta segura que no es
verdad; ponen un poco de esa tierra en el agua y le pediran a la persona



que beba si se estd seguro de la demanda. La mayoria de ellos nunca lo
haran, a menos que estén muy seguros de si mismo.

Cuando las personas o grupos hacen un convenio o juramente, pondran
tierra roja en agua y beberdn y si algunos de ellos traicionara; Il¢ le
ajustara las cuentas.

Ivor: - ;Por qué es la parte roja y oxidada de la Tierra, mas significante que
cualquier otra parte de ella, para hacer usado como juramento?.

Wandé: - Llamamos a esa tierra roja “Ilépa”, Cuando se cava una tumba se
escarba hasta alcanzar el nivel de la tierra roja y se sabe que se ha cavado
lo mas profundo posible. Luego entonces, la tierra roja es una conexion
con los ancestros por ser éste su ultimo lugar de descanso.

“LIDERAZGO ENTRE LOS YORUBAS”

Ivor: - En la génesis Yoruba, Olédumare credé a los humanos con su divino
aliento. ; También cred al Universo de forma igual?.

Wandé: - Acorde a la mitologia yorubd, la creacion del ser humano, fue un
esfuerzo mancomunado entre Ogin que molded el esqueleto; Obatala
(Oosaala) quien moldeé el barro y la forma en el esqueleto, Olédumare
que suplié con la fuerza vital del aliento llamado; Emi y Ajala quién
supli6 a Ori-ing, (la cabeza interna).

El Universo no fue creado con el aliento de Olédumaré, sino con el ASE
que se cree o estima esté contenida en la palabra de Olodumaré que es
divina. El dio una copia de éste ASE a algunos orisas como Esu y a
Obatala a donde nosotros los humanos tratamos de tener acceso. El ASE
también podra estar almacenado en un animal que tenga cuernos como
Iwo — ase, lo cual puede ser apuntado como un objeto o persona en el
orden para regalar poder en esa persona o cosa-objeto.

Ivor: - ;Qué es exactamente Emi?

Wiéndé: - Emi es considerada como hija de Olédumare, quien la insufld en los
humanos, después que Obatald finaliz6 su trabajo de moldear seres
humanos en el barro. Cuando una persona muere, significa que
Olodumare ha sacado a su hija del cuerpo de la persona. Por definicion,
una persona que estd muerta es una persona de quien Emi ha escapado de
su cuerpo.



Ivor: - ;Hay algin lider religioso més cercano a Oléodumare que pueda ser
considerado un profeta?.

Wandé: - No hay humanos tan cercanos a Olodumare para ser respetados como
profetas. Cada persona acuerda con su propio Orisa y es a través de esa
deidad que se llega a Oldédumare. Se puede rogar directamente al
Supremo, pero nadie ha sido hasta ahora seleccionado como vocero del
mas bendito. En ésta religion no hay algo como el PAPA. Pensamos que
es arrogancia del ser humano pensar que se es amigo, profeta o esclavo
de Dios, o que se tiene una relacion especial con €l.

Ivor: - Muchos religiosos estdn organizados en un cuartel y un lider. El
catolicismo tiene al Vaticano y al Papa, El Islam tiene la Mecca y el
Imam. De estos ejemplos paralelos, es su concepto de [1é-Ifé como centro
de la religion yoruba para Africa Occidental y su didspora americana.

Wandé: - 1é-Ife es nuestra propia ciudad sagrada y el cuartel general de nuestra
religion. Cada Orisa tiene su propia herencia de organizacion. Por
ejemplo; Ifa tiene el Araba de Ifé. Es el presidente de todos los babalawos
en el mundo, es la cabeza de la comunidad de Ifa en el mundo entero y
vive en I16-Ifé en la montafia de Itasé con su familia entera y se considera
que es descendiente directo de Oranmila.

Luego esta el Agbongbon, que vive en la cima de Igéti, otra montafia en
11é-Ife, donde vivio Ifa antes de moverse a Itase. El Agbongbon es el
comisionado o delegado del Araba. Tenemos otros serios e importantes
babalawos de Ifé como el Akéda, Aséda; Awise, etc. Con excepcion del
Araba y el Agbongbon, que son cargos hereditarios, los demas seran
instalados segin sus conocimientos de If4 y sus titulos no seran
hereditarios. El orisa Sango, tiene como lider de su comunidad, a el
Mogba. Esta también el Elégun que es la persona poseida a menudo por
la deidad. Ellos son considerados personas sagradas, que estan muy a
tono con el orisa, asi como todos aquellos que lleguen a estar en perfecta
armonia con sus angeles guardianes, pero aun asi se considera una
relacion especial hacia Olédumaré.

“PALABRAS PODEROSAS”.

Ivor: - ;En los sistemas cantados de Ifa, hay una forma de curar al cliente?... ;O
es el canto en si mismo considerado como una medicina?.

Waéndé: - Por supuesto, la medicina yoruba esta conectada muy cercana con los
encantamientos y las palabras poderosas que uno pudiera proferir. A



veces si usted, no profiere esas palabras, las medicinas no llegaran a ser
efectivas. La mayoria de estas expresiones son llamadas; “OFO OGEDE y
AYAJO y tienen sus propias raices en Ifa.

Ivor: - ;Qué significado tienen estos tres tipos de expresiones o palabras de
poder?

Wandé: - AYAJO; Esta mas relacionado de forma histérica con Ifa.
OGEDE; es empleado principalmente en la magia y para los cazadores
OFO: es un término mas general.

Hay variantes como éstas a las que llamamos encantamientos.

Las personas que practican la medicina yorubd, incluyendo los yorubas
musulmanes y los Cristianos, hacen uso de los odus If4 en sus medicinas.
Ellos imprimen el oda en la medicina y recitan algunos encantamientos
relacionados para que el oda haga eficaz la medicina. Por eso es muy
importante, ya que la mayoria de las medicinas que el babalawo prepara
estan relacionadas con Ifa.

Cada ESE Ifa tiene 3 leyes:

1. Es la propia forma de expresion en si mismo, estilo y
tonalidad.

2. OOGUN; (Hierbas, raices u hojas, usadas para hacer la
medicina que en su gobernabilidad estd contenida en los versos Ifa.
3.  Talisman; preparado a través de ciertas expresiones al verso
en particular.

No decimos que un OOGUN, sea llamado Ifa. Puede llevar hierbas o
raices u hojas pero el babalawo debera proferir cantos especiales de Ifa
relacionados con el verso en particular. Un babalawo preparado, tiene
que saber acerca de esos 3 aspectos. Mucha gente sabe mucho de Ifa y
poco de OOGUN o viceversa o combinan ambos. Por eso el babalawo
cuando le da a usted un talisman le dird: - jEsto no es 0ogun, sino Ifa!. Ifa
es mas poderoso y eficaz que la medicina.

“OSAN — IN”’.

Ivor: - Lo que usted, llama Oodgun, (hojas medicinales, hierbas y raices) es
llamado como Osain, ¢l orisa que es médico adivino en Cuba. Es Osain y
Oogun para usted, lo mismo?.



Wandé:- Bueno, Ewé Osan-in son las hierbas y hojas de Osan-in, Odgun no es
orisa, sino las medicinas hechas de las hierbas de orisa Osan-in.

Ivor: - ;Se halla Osan-in en algun lugar en particular de Nigeria?.

Wandé: - En Africa es llamado Elésijé, que significa: - “Rey de Esié”. Esié es
una ciudad del Norte de la Tierra Yoruba en el Estado de Kwara, donde
Osan-in se convirti6 en Rey. El fue el hermano mas joven de Ifa y la
madre de Orunmila, le parié en su mayoria de edad y como Orunmila era
mayor que ¢l, fue como su padre y le enviaba como su mensajero en
peregrinacion.

Ortinmila entrenaba a Osan-in en la adivinacion de Ifa. Un dia él le dio
un machete y una azada para limpiar un claro del bosque cercano a la
casa. Pero cuando Orunmila, regresé o vio a su hermano, llorando y le
preguntd: “;Por qué lo hacia, ademas de no haber trabajado aun nada? y
Osan-in le dijo: - “No sé porque me mandas a cortar esos arbustos... por
ejemplo, esa hoja es la de la inmortalidad, aquella otra cura la lepra, ésta
raiz es buena para la tos, €sta otra para evitar y cortar la fiebre; vez
“;,como me mandas a cortar esos valiosos arbustos y plantas?”. Y asi es
como se estima que Osan-in le transmitié a Orinmila sus conocimientos
acerca de la Naturaleza con los que habia nacido.

Hay muchos tipos y caracteres de Osan-in. El de una pierna, conocido
como “Osan-in elésé-kan” es el mas fiero y sabe muchas cosas de
medicina. Hay otros de 16 piernas, pero el de una pierna, es el mas
poderoso.

Ivor: - Es notorio que Osan-in, la deidad de la curacion es deforme. En Cuba, el
de una pierna, tiene un s6lo ojo y un brazo. A menudo he escuchado de
las personas que estudian medicina y llegar a ser doctores, porque ellos
en si mismo tienen dolencias por la cual han buscado curarse. ;Hay
alguna historia acerca de porque Osan-in, tiene una sola pierna?.

Wandé: - No hay ninguna historia acerca de éste porque. Es la deidad de la
curacion. Y conoce mucho acerca de la medicina. En si mismo, es una
persona incapacitada e impedida. En Africa, sucede que muchas personas
tienden a ser mds devotas a la medicina. Por ejemplo hay muchos
albinos-médicos, (religiosos) en Africa. Muchas culturas desprecian a las
personas con un solo 0jo o pierna o brazo; En la cultura yorub4a, ellos
devienen en importantes personajes y seran reverenciados y respetados.
Algunos de los orisas que adoramos, estan en forma de animales, arboles,
metales y otros en forma de ideas.



Ivor: - La etnografa cubana Lydia Cabrera, ha documentado miles de hierbas,
categorizadas por los practicantes cubanos como “pertenecientes a”
deidades especificas, por ejemplo: - El algodon esta asociado con
Obatala. Al igual que el orisa, el algodon es “suave y blanco” y posee
agentes purificadores para la limpieza medicinal. Sucede lo mismo en
Africa?.

Wandé¢: - Si uno usura un almacén de las plantas y animales, no todas estan
relacionadas a un particular orisa. Lo importante aqui es que todas las
hojas y hierbas son de Osan-in. También las plantas y animales en su
totalidad estan relacionados a Ifa, ya que fue quién les dio la identidad,
sus nombres, cuando llegaron del Cielo a la Tierra. Si usted, desea
relacionar las plantas y animales en su todo a cualquier orisa; todos ellos
podran ser relacionados a Osan-in y Ifa. No se estaria muy a gusto, en
tratar de buscar los nombres de 400 oOrisas y relacionarlos a todas las
plantas y animales para cada uno de ellos. Para estar seguros, por ejemplo
hay 16 hojas de Ifd y 7 plantas de Ogun, etc.

“ERINLE?”.

Ivor: - Inle es un orisa conocido en Cuba como el médico divino. ;Cuales son
las propiedades de Inle en Nigeria y como es la diferencia de Osan-in?.

Wandé¢: - La forma completa y estructural del Mundo es Erinle. La traduccion
literal de ésta palabra es “Tierra de Elefantes”. Es una deidad de Ilobuu.
En nuestro propio sistema de ensefianza, es un hombre—medicina
completo, pero es mas que un cazador. Es llamado Ode dudu; (el cazador
negro). Hoy en dia Erinlé es un rio, tributario de Osun y no es un rio muy
largo. El cuartel central del orisa es Ilobuu, que es una ciudad desde
donde “obu”, la tiza o el yeso que usamos en lugar de la mesa de sal, fue
extraido de la Tierra en el pasado.

En aquellos dias, los yorubas no conocian el Cloruro de Sodio, (la sal).
Ellos sazonaban sus alimentos con 0bu de la ciudad de Ilobuti que se
llamé “T1a-Obu; (ciudad de obu). Erinlé es el guardian de Ilobut. Quien
fundo el lugar es Ayonil quién fue también cazador como Erinlé y se
encontraron en el bosque donde trabaron amistad. Erinle mas tarde le
reveld a Ayonu que él no era un ser humano, sino un cazador que vivia
bajo la corteza terrestre.

Ayonu fue invitado a visitar la morada de su amigo y alli vio el palacio
subterrdneo de Erinleé, quién le prometid6 a su amigo ayudarle a
transformar la aldea donde vivia en una gran ciudad y donde Ayonu



mandaria como un rey. Asi [lobuu se fundé y crecid bajo la supervision y
patrocinio de Erinlé.

Por un largo tiempo, todos los proyectos que se discutian en Ilobuu se
hacian con el concurso de Erinlé. Aun persiste la forma de invocarlo para
que salga de la Tierra con sus soldados y ayude a defenderse de sus
enemigos a quienes le invocan y le agasajan.

Ivor: - ;Esta Erinle basificado en alguna region de la tierra yoruba?.

Wandé: - Las personas van a Ilobuu para ser iniciados en Erinleé, pero en
cualquier parte de la tierra yoruba hay sacerdotes que le pueden iniciar en
¢éste Orisa.

“O‘GUN”

Ivor: - En Haiti, Danabala Wédo es un termino Fon para una divinidad
serpiente; (Iwa). ;Coémo esta la Serpiente relacionada con Ogun?.

Wiéndé: - Monamona es la serpiente de Ogun. Es una gran serpiente con
variados y abigarrados colores y todas son muy hermosas y vistosas. La
mordida no es venenosa durante el dia; (mientras hay luz solar). La gente
dice que Ménamona so6lo muerde en el atardecer, y se hace mortal. Hay
muchos sacerdotes y devoto de Ogun que llevan en su cuello ménamonas
vivas en la tierra yoruba. Este es el origen de un salmo o canto Ijald que
dice asi:

“Monamond ni ologuun gbé.
Oluguun t6 ba gbé paramole, yooé diyonu”.

“Es la serpiente Ménamona, la cual un adorador de Ogun puede cargar y
llevar enrollada a su cuello.

El adorador de Ogun que cargue paramoélé; (Vibora) en su cuello, esta
buscando problemas”.

Ivor: - En Cuba, Ogun esta representado por un caldero metalico de hierro
conteniendo lineas de tren atada, herramientas de labranzas, cuchillos y 1
piedra. Una serpiente estd normalmente conectada a todo esto. La
serpiente es un simbolo de las fuerzas mas poderosas de la Tierra y su
Naturaleza, las cuales son requeridas por expertos en rituales. ;Como
podria ser la serpiente un simbolo profundo de la medicina y de aquellos
ancestros quienes tenian los conocimientos para su uso?.



Wandé: - Probablemente, porque ellos se establecieron en el bosque, donde
todos los ingredientes, las hojas y hierbas, la corteza y raices de los
arboles y los animales usados en las medicinas. Ellos hallaron estas cosas
en el bosque que es al mismo tiempo, la morada de la serpiente. Hay una
especial relacién entre ciertas serpientes y Ogln, especialmente
Monamoéna. Algunos otros oOrisas también estdn conectados con las
serpientes, por ejemplo el Arco iris Osimare, que esta relacionado con el
Boa-constrictor.

Ivor: - En Cuba, Oya es el Arco iris, cuyos colores ella usa en sus vestidos.

Wandé: - Para nosotros es Osumare éguié se cree fue una esposa de Ol6fin. Boa-
constrictor es el simbolo de Osumare y eso da la creencia de que existe
una gran Boa constrictor en lo profundo del bosque, que causa la
aparicion del Arco iris, y desde la boca de ésta serpiente que comienza el
arco iris.

Ivor: - En Cuba, los colores de Ogtin, son verdes y negro. ;Es asi en Nigeria?.

Wandé: - Lo que ustedes llaman negro es el azul fuerte indigo en Nigeria. Antes
de los inventos de los blue-jeans; (pitusas), los yorubas crearon la tela
fina llamada “kijipa” — muerto” que se transmut6 en el indigo, que los
yorubds usan al trabajar. El indigo profundo o fuerte azul, es el color de
Ogun, en Africa.

Ivor: - La compaiiia francesa que originalmente cred los blue-jeans, parece que
trajo el indigo de una de las colonias francesas, como Mali, Los jeans
vinieron de Nim, una pequefia ciudad francesa, donde fueron creados los
blue-jeans. La palabra “Jeans” llega de una mala pronunciacién
americana del nombre de ésta ciudad. Fue en su origen una prenda de
vestir francesa, y ahora los mismos franceses creen que es un origen de
Norte-Ameérica.

“SANGO”

Ivor: - En Cuba, cada vez que se mienta el nombre de la deidad del Trueno,
Sangd, las personas se levantan o al menos levantan sus posaderas del
sitio donde yacen. (Es igual en Africa?.

Wandé: - Si, nos levantamos porque €l es el Emperador. En un sentido, Sango
es el mas grandioso de todos los Orisas. El habita el Cielo junto con
Olodumare y fue el unico que ascendié al Cielo y no permanecié en la
Tierra, al igual que Olodumare.



Ivor: - ;Se dice en Cuba que él fue el 4to. Aldafin de Oyo....?

Wandé: - Es verdad si se cuenta a Oduduwa como el ler. Aldafin. Fue sucedido
por Oranmiyan. Entonces le sucedid Ajaka y Sangd fue el 4to. No
obstante hay unos mitos que consideran a Oranmiyan como fundador del
viejo Oyé, (Oyo-11¢), lo que convierte a Sangd en el 3er. Alaafin
entonces.

Ivor: - Acorde a una publicacion; Sangé reind en Oyo en el siglo XV.

Wandé: - Yo diria que fue mucho antes que esa fecha. ;Como podria ubicarse
en el siglo XV, si el pueblo yoruba comenz6 a aparecer en la didspora
mundial a principios del siglo XVII?.... entonces Sangd estuvo alli 200
afios antes? ... Yo deberia pensar que la historia de Sangoé es acerca de
1000 afios atras.

Ivor: - Siendo uno de los mas populares orisas en Cuba, en sus ceremonias se le
saluda con: - “Kabo, Kabei sile”; a menudo traducido como: -
“Bienvenido el Rey”. Incluso en la musica popular cubana se escucha,
como la composicion del 1940. “Cabio sile Yeyo”, del famoso trompetista
Felix Chappotin. ;Como usted, traduciria ésta frase?.

Wandé¢: - Cuando mencionamos el nombre de Sangd, a menudo decimos: -

“Kawoo ka bi¢ sile kdard woo woo..... (imitacidon del sonido del trueno).
“Kabiesile” Viene de “Ka bi i ¢ ¢ si nile”... (significa: - “Preguntarle a ¢,
es como algo que no existe) y se refiere a la autoridad de Sangd cuando
era Emperador del viejo Oy6. Por ejemplo; cuando el rayo golpea la
tierra en algun lugar; destruyendo edificios o matando personas, los
sacerdotes de Sango6 son llamados de inmediato. Ellos acordonaran el
area y muchos rituales seran perfomados, donde alguien llamado
Ayoosa... (persona que toma afuera O0sa), que serd el icono de Sango,
del subsuelo terrestre. Esta persona circundara el area y con sus
ceremonias extraerd la piedra del rayo... edu-ara.

“Gemelos”.

Ivor: - En la mitologia romana, los gemelos Rémulo y Remo hijos de Marte y
una princesa, fundaron la Ciudad Romana. Ellos fueron amamantados
por una loba, simbolo del dios Marte. Romulo, mas tarde fue deidificado
y se fue a vivir al Olimpo. Los dioses gemelos también fundaron
ciudades yorubas o que podria decirnos usted, al respecto, asi como el rol
de estos dioses en tierra yoruba?.



Wiéndé: - El fundador de Ondo, fue uno de los hijos gemelos de Oléfin. Pero el
primer par de jimaguas nacidos en tierra yoruba fueron hijos de Oranmila
que luego fueron sacerdotes de Ifa, mientras que los jimaguas de Oléfin
fueron potentados de dos grandes ciudades. Uno fue varén y el otro
hembra que fue la fundadora de Ondé y se llamé “Puupuupin”... (Ia muy
chiquita). El varén fue fundador de Il¢ Oltjii que esta a 5 millas de Ondo.

Mucho después la esposa de un particular rey de Oyo, tuvo 8 parejas de
un sélo parto y eran varones todos y sucedio en un lugar llamado Irokun
en el antiguo Oyd6. De ahi nace otro nombre celestial de los Jimaguas que
es:

-“Ejiré, ara Isoktn”...... (Gemelos idénticos son linajes de Isokun). Este
Alaéafin tuvo 16 hijos todos iguales ya que eran gemelos. Taiwo el
primero nacido de ellos se convirtidé en rey con el tiempo. Kéhindé€, su
hermano gemelo, fue llamado Ona Isokun, padre oficial del rey, ya que
se considera que el 2do. es mayor que el primer nacido. Por eso es que
decimos: - “Ona Isokun baba Oba” que significa: - “Ona Isokun, padre
del rey”. El 3ro. se convirtié en el Otin; (el hombre mano derecha). El 4to,
fue Osi, (hombre mano izquierda). Los restantes gemelos recibieron
titulos similares como sigue. Hay una cancion popular hecha para los
gemelos, (Ibeji) en la tierra yoruba:

“Eponbe.................. Hay aceite de palma,
Ewanbeo............... Hay guisantes de negros ojos, (garbanzo).
Eponbe............. Hay aceite de palma,

Ewanbeo.......... Hay guisantes de negros ojos, (garbanzo)

AyamiOja ... No tengo miedo.

Rara o....ccccvvvvvennnnns Realmente, no le temo a nada,

Aya mi 6 ja lati bi beji ...No temo dar a luz un par de gemelos.
Eponbe ... Hay aceite de palma,

EWADe O oo, Hay guisantes de negros ojos, (garbanzo).

“EL SACRIFICIO COMO NUTRIMENTO”

Ivor: - El asunto de la alimentacion, es determinante para la adoracion del orisa.
Los alimentos preparados son consumidos por los seres humanos en el
Occidente y también por nuestros queridos animales domésticos. Pero en
la tierra Yoruba y sus agregados mundiales como Cuba, Venezuela,
Brasil, etc., los alimentos preparados son también ofrecidos a los
ancestros y los orisa. ; Por qué es asi?.



Wandé: - La Nutricion es el punto central de la tradicion del orisa. Creemos que
todo en el Universo tiene y necesita nutrirse de una forma o de otra. Por
algo de nutricién te comunicas con una cosa y envias un mensaje
positivo, siempre que esa cosa sea un animal, un vegetal, un arbol o un
ser humano.

Si alimentas diariamente a las palomas, cuando ellas te ven comienzan a
volar alrededor de ti. Si, vives en una casa donde hay muchos nifios y
nifias y uno de ellos ama y quiere muchisimo a un perro y lo alimenta
siempre, al verlo a, €l o a ella se regocija y se pone muy jugueton. Lo
mismo sucede con los seres humanos. Cualquier cosa que nutra a una
persona, se empezara a tener una imagen positiva acerca de esa cosa. Por
eso es que entendemos que la nutricidon es un buen camino de enviar un
buen mensaje y positivo.

El ebo es importante, ya que haciéndolo se alimenta a todo del todo, se
alimenta al Orisa a través de sus emblemas y al ser humano que participa
en el ebo. Ebo es también una comunion entre quien ofrece y aquellos
que participan en la ceremonia. Si pones ti ebo en un cruce de caminos,
los pajaros y los animales, comeran del ebo, asi como los insectos. De
esta forma se envia un mensaje positivo a nuestros vecinos medio-
ambientales que se han repartido nuestro sacrificio y a los no humanos
vecinos también. Ellos entonces, creemos que llevaran una buena noticia
acerca de nosotros a Olodumare.

—
<
O
=

- La hoja del tabaco cubano fue originalmente usada por el pueblo
indigena para sus rituales. En la Cuba contempordnea, el tabaco y el
fumar tabaco es un acto ritual ante el orisa, ya que simboliza
“satisfaccion y contentura”. ;Se parece esto a sus propias practicas en
Africa?.

Wandé: - En Africa, no fumamos tabaco ni cigarros cerca del altar. Nosotros
decimos: - “Aki 1 mu taba a kebora”..... “Nadie fuma tabaco cuando se
congratula a la divinidad”.

Ivor: - /El sacrificio de sangre, aporta o enlaza ASE?

Wiandé: - No, definitivamente no. Ase es derivado de los mismos orisa. No
pienso que la sangre puesta sobre el orisa sea por si mismo un Ase. Este
viene desde Olodumare hacia el orisa y de ahi a los seres humanos. La
sangre de un animal; no brinda ase para un oOrisa, sino de la manera
inversa. Esa sangre sirve para nutrir y renovar el ase que siempre estara
inherente en el trono de un oOrisa.



Ivor: - Tengo entendido que cada vez mas los animales son usados para el
sacrificio en Cuba y Brasil; aventajando en cantidad a Africa. (Es
verdad?.

Wandé: - Hay un sobre énfasis de sangre en la apertura y expansion de nuestra
cultura. Nuestro énfasis so0lo explica la importancia de los rituales y los
aspectos visuales, como ropas y collares. Una pequefia atencion ha sido
puesta en la literatura y la filosofia.

Cuando los descendientes de los Yorubas en las América perdieron la
literatura y la filosofia se concentraron en los aspectos visuales y rituales
de la religion. Por ejemplo; en Africa, un babalawo, podra atender en un
dia a mas de 20 clientes y a ninguno prescribirles un animal o ave.

Se podran hacer muchos sacrificios sin involucrar la sangre, por ejemplo

podemos alimentar a Ogliin con fiame o maiz tostado o a Obatala con
flame o €gusi; (tipo de sopa preparada con semillas de melon).

“IFA Y EL PUEBLO YORUBA”

“Oré; saré tofa lo

Oré; sare tofa lo.

Béniyan n tan o.

O mad se gba o,

O ma se gba o.

Otit6 koro,

Ifa ni 6 laye...... (Cancion popular de los sacerdotes de Ifd)”.

“Mi amigo, apresurate a Ifa.
Mi amigo, apresurate a Ifd
Si alguien te esta enganando,
No lo consientas,

Si alguien te esta enganando,
No lo consientas,

La verdad es amarga;

Ifa heredara el Mundo”.

Los Sacerdotes de Ifa en el Africa Occidental, son los intelectuales de su
sociedad. Esto fue verdad especialmente antes de las reglas coloniales.
Ellos tenian muchos poder y fueron parte de la nobleza. Se les permitia
usar objetos con cuentas y a veces coronas, por €so €s que yo uso zapatos
con cuentas, un “iruké”, con cuentas y collar de cuentas. El iruké que
llevo o sostengo en mis manos en ocasiones ceremoniales estd adornado



de cuentas y es muy costoso. En el proceso de adivinacion se usa otro
similar adornado de cuentas, el cual se fabrica de madera o marfil. Lo
usamos para tocar el tablero o bandeja en la evocacion de la presencia de
If4 a que venga a gobernar el proceso de adivinacion.

Ivor: - (Como influye el sistema de adivinacion de Ifa en los principios de
organizacion de la ancestral Sociedad Yorubas?.

Wandé¢: - A través de la vida de una persona, Ifa es muy importante, desde el
nacimiento hasta la muerte y la persona ira a Ifa muchas veces en el
transcurso de su vida. A parte de esto, Ifa y su literatura se refieren a
todos los oOrisas, asi como a las ideas y valores sociales que los yorubas
quieren y aman.

Todo lo que los yorubaés realizan y hacen, lo relacionan con If4, ya que es
al mismo tiempo un sistema intelectual con el cual los yortbas han
organizado sus vidas a través de la historia, apoyandose en las ideas y
principios que expresa Ifid. En tiempos antiguos era meritorio y
compulsivo para cada persona Yoruba, tener una mano de Ifa; (Owo Ifa
Kan)...

Todos hombres y mujeres, tenian mano de Ifa y estudiaban Ifa por unos
afnos que segun la edad se reducia a 4 ¢ 5 afnos. Los nifios estudiaban Ifa
de 5 a 7 anos, antes de hacer nada de ensefianza. Era como ir en la escuela
del pasado.

Ivor: - En Cuba, “la mano de Ifa” recibida por un hombre se llama “Awofakan”.
Durante la ceremonia de 3 dias, con varios babalawos, la persona es unida
a Ifa y Ornmila.. y esta ceremonia es el ler. paso para los hombres que
seran babalawos. Hay una ceremonia correspondiente para las mujeres
que se llama; “Ikofa de Orula”. ;Reconoce usted, estas palabras y es la
dicotomia ritual que existe en Africa?.

Wandé¢: - “Awdfakan™ es una corrupcion de las palabras “Owoo Fa Kan” que
significa; “Una mano de If4”. La palabra “Kofa” significa: - “estudiar
Ifa”. Nosotros no hacemos distincidon entre hombre y mujer ya que ambas

podran estudiar Ifa y recibir una mano de Ifa.

Las mujeres que son adivinas de Ifa son llamadas; “Iyanifa”, pero ellas
funcionan como babaldwos. No hay muchas de ellas, (pero iyanifa no
podra ver Oda). Odu fue una vez una mujer, que debia ser esposa de
Ortinmila y a quien él cortejaba, pero ella no deseaba casarse con ¢él, y
decia que era muy viejo, asi que ella decidid quitarse su propia vida y
murid. Pero en una de las visitas de Oranmila al Cielo, (Orun), fue capaz



de traerla de vuelta a la Tierra. A su regreso, ella le pidié a Orinmila que
la mantuviera en un lugar secreto donde solo €l tuviera acceso a ella.

No todos los babalawos pueden tener Odu, sélo seran unos pocos. Si una
mujer adivina con If4, es una iydnifa; no un babaldwo; pero no puede
tener Odu. Al igual que los babalawos que no posean Odu, no pueden ver
el de los babalawos que lo posean. Es un gran secreto. Quien hable de lo
que esta en su interior lo hara bajo pena de muerte, al igual que aquel que
mire dentro y no lo tenga, sufrira una fuerte ceguera que no tendra cura
nunca, ademas caera en estado de estupor hasta que el duefio descubra al
intruso. Asi lo expresa el odi Oftin Méji:

“Omodeé o foju bodu lasan
Agba o fojii bodii ni ofé.
Eni o ba foju boda,

O si dawo”.

“Un nifio no podrd mirar Odu para nada;
Un adulto no puede ver a Odu sin estar libre de cargos.
Cualquiera que ponga sus ojos en Odu,
Deberd y debe ser un sacerdote de Ifa” .................... (Ofiin Méji)”.

Ivor: - ;Puede uno escudriiar el futuro a través de la adivinacion de Ifa?.

Wandé: - Decir, el futuro es parte fundamental de Ifa. Habla del pasado, del
presente y el futuro. Cuando se adivina, Ifd hablard acerca de algo
relacionado al presente, al pasado y a las condiciones futuras de la
adivinacion.

Cuando se conoce el futuro que nos espera, se sabrd que sacrificios se
deberan hacer, para cambiar cualquier elemento, que no venga muy
bueno a nuestros deseos o futuro, por ejemplo enfermedades o
negatividades, para que Ifd pueda alterar esas cosas negativas en
positivas.

Ivor: - ;Sabe usted, cuando y como morira?.

Wandé: - No, nadie podra saber, el dia, ni cémo, ni dénde morird. No vamos a
[f4 para hallar cosas especificas como esta que usted, le interesa en
demasia. Olodumare. no se lo dira a nadie, ya que es ¢l es duefio de Emi;
(aliento de la vida) y no le dird a nadie cuando le ordenara salir del
cuerpo.



“TEXTOS ORALES Y ESCRITOS”

Ivor: - Una de las caracteristicas de la Santeria o Regla de Ocha en Cuba, es la
competencia continua de la legitimidad entre quien es y quien no es un
verdadero y competente adivino y los papeles de autoridad que juegan en
la ceremonia. ;Podria esta rivalidad o competencia ser producto de no
tener verdaderos textos escritos?.

Wande: - Siempre pienso que no todo se escribira. Ifa es el texto que cifie a la
religion. Lo que usted, ha dicho es mucha verdad acerca de las religiones
con libros. Cuando se escribe algo es cuando se esta sujeto a las
confrontaciones debido a disputas por interpretacion.

Ivor: - ;Por qué es menos el conflicto dentro de la literatura oral?.

Wandé: - Porque la tradicidon no estd fijada, siempre y cuando no se trate de
fijarla o estancarla. Podra haber pequefios cambios que vayan llegando.
Si se habla de fijarla, nos referimos a que no esta arreglada. Por supuesto
hay muchas cosas escritas que no permiten ningin cambio, sino que lo
concretiza realmente. Algunas personas tienden a tomar algo de lo que
esta escrito literalmente y otros que tienen un mayor nivel filosofico,
podran tomar de un nivel literal y ver la real profundidad que se esconde
o esta inmersa en el verso o en lo escrito. Por eso es que se suceden los
temas de controversia y no es solo en Cuba o Brasil. Al igual que usted,
no puede ajustar una sala de acomodacion a un patrén, ocurrira en los Esé
— estructurales de Ifd. Una vez que algo esta escrito, nadie podra decir
nada en sus propias palabras, sino en la forma en que esté escrito.

Wandé: - Ciertamente una extension de la cultura Yoruba, ha sido transformada
en la América. Mirando en las imagenes de los oOrisas dentro de las
soperas de porcelana y barro de Cuba, las cuales no tenemos ni usamos
en Africa y pienso que es una creacion con su propia tecnologia. La
mayoria de los receptaculos de nuestros orisas, estan hechos de madera,
piedra, metales y terracota, (?). También ha habido creaciones en el area
de la literatura, principalmente en Cuba. He oido canciones en el
Candomblé que tienen que haber sido creadas después del arribo de
nuestros ancestros.

Ivor: - Cuando hablamos de nuestros ancestros, los cubanos lukumi usan la
palabra Egiingin como un diminutivo de Egiin. Como quiera que sea, la
Sociedad Egingtn, no se afianzo en Cuba, de la misma manera que lo
hizo en Brasil. No obstante, a esto el Espiritismo cubano es una compleja
mezcla de la reverencia ancestral europea y africana, que ha influenciado



fuertemente en el pais. ;Podria usted, explicarnos, el por qué la Sociedad
Eglinguin, es mas fuerte en Brasil y no en Cuba?.

Wandé: - No hubo nada que impidiera a los yorubas llevar los secretos de la
sociedad Egungun, asi como el sistema de los orisas a través del Océano
en su viaje de la trata de esclavos, al menos de forma mental. Pienso que
quienes arribaron a Cuba, no habian profundizado fuertemente en la
sociedad Egingun a diferencia de los que arribaron a Brasil. Si s€¢ que
llegaron a Cuba, porque los cantos y vestuarios para Eginglin se
manifiestan de forma idéntica, aunque no se mantengan sus festividades
o ceremonias grandiosas.

Ivor: - En mis conversaciones con adivinos del Dilogtin e Ifa cubanos, el Odu
Ogbedi fue usado para ilustrar lo que ellos ven en la situacion de Fidel
Castro, en Cuba. Ellos dicen que aqui un lider llega con una vision de lo
bueno de muchas cosas, pero es traicionado por aquellos que estan
cercanos a, ¢l, por la anuencia de sus propios beneficios.

Wiéndé: - Hay versos de Ogbédi en el cual Esu Odara estaba obligado a servir a
O0sa; que es Oosaala u Obatala, ademas de estar obligado a servir a Ifa;
en fin era esclavo de ambos, ya que les debia mucho dinero y no podia
pagar esa deuda y por eso ¢l trabajaba en sus granjas. Durante el
transcurso de la historia, €l que también era pescador de mucha suerte,
sorprendio a Ifa y a Obatéla, robandoles sus presas de la pesca y cuando
ellos ofrecieron olvidar su deuda con tal de no ser llevados al tribunal de
los Ancianos, €l dijo: - “Eso, no es suficiente”. Y le dijo a Oranmila: -
“Cada vez que estés, adivinando, yo deberé estar presente, al igual que
cuando hagas sacrificio, yo seré el primero en recibir antes que
cualquiera”. Por eso es que Esu es quien recibira los sacrificios y aunque
no sepa lanzar Ifa, su imagen esta empotrada en el Opon Ifa. En un
sentido Ogbedi puede ser aqui muy relevante. Muchas personas han sido
burladas, y han sido esclavizadas y quizis Fidel Castro, es visto como
Esu Odara, el tramposo que no puede liberarse él, pero libera a otros.
Quizas ellos piensan que han sido liberados, lo cual en un sentido, pienso
que es verdad.

Ivor: - Es interesante, ya que la mayoria de los iniciados, asocian a Castro, con
Elew4, (tipo de Esu). Por ejemplo, rojo y negro, son los colores de Castro
y su Movimiento 26 de Julio que le llevo al poder.

Wandé: - Ogbedi, esta gobernado por Ogtin y por Est.

Ivor: - Me han dicho los cubanos conocedores del orisa, que cuando Fidel se
encontrd con el Oo6ni de Ife, el sacerdote y su cuerpo representativo



estuvieron limpidndose con un rabo de caballo, ya que lo consideraban,
(a Castro) una poderosa personalidad.

Wandé: - El Oéni de Ife, esta muy bien protegido de cualquiera en la Tierra. El
podria limpiarse ¢] mismo antes que cualquiera. Es en si mismo un Orisa.
Su forma completa de llamarlo es: - “Odni es Onirisa” que significa:
“Orisa O6ni”. El esta por encima de cualquier ser humano. La accion del
Ooni, cuyo titulo es Sarun, pudiera ser el de la persona que sostiene el
rabo de caballo.

Ivor: - Algunos cubanos fueron testigos de los gestos del plumero usado por el
Sarun, (quien atiende al Odni) y del Odni ante Fidel Castro, interpretaron
esto como un acto de limpieza ante una poderosa persona. ;Como usted,
lo interpreta?.

Wandé: - Hay una forma de blandir el iruké por aquellos que lo usan, cuando el
Ooni estd hablando, justamente se hace para acentuar sus discursos o para
acompanarlos, (apoyarlos). No es un acto de limpieza, sino una
afirmacion de apoyo. Es como una respuesta a una llamada, ya que los
discursos del Odni, deben ser respondidos. El iruke, puntea y completa
sus palabras.

Ivor: - ;Cual es el significado del O6ni?.

Wandé: - Es el representante de Oduduwa, a quien se recuerda como el padre de
los Yorubds. Su dominio mds importante, es la observacion y
aprobamiento de los rituales en general. Por ejemplo, cualquier rey por
grande que sea, tiene que ir a [1é-Ife, para ser consagrado e instalado y asi
recibir importantes emblemas de la oficina del Oo6ni. No hablamos de que
reine 0 mande un gran territorio, sino que ejerce pleno dominio sobre la
integridad religiosa de los Yorubas. Representa a Oduduwa e Ilé-Ife es su
dominio, el centro o cuartel general de nuestra religion. EI Oéni y el
Alaafin son los reyes mas importantes de los Yorubas.

Ivor: - ;Cual fue la mision del Oo6ni en Cuba en 19877.

Wandé: - Como padre de los yorubds: €l quiso visitar a millones de personas
que trazaban la linea ancestral hasta Africa. Por eso visitdo a Cuba,
Trinidad y Tébago y también fue a los Estados Unidos. Vino a Cuba,
para ver la forma de vida de los que atn practican la religion yorubd. Fue
invitado por oficiales del gobierno de Cuba, que fueron con ¢él, muy
amables. Le dieron una recepcion igual a la de un Jefe de Estado. Yo no
pude estar alli presente, ya que lo habia hecho meses antes para preparar
esa dicha visita.



Ivor: - Entiendo que antes de su visita, no hubo contactos oficiales entre la tierra
yoruba y Cuba, en no menos de 100 afios, o sea desde la abolicion de la
esclavitud en 1886.

Wandé: - Usando la agencia de la embajada cubana en Lagos: hemos preparado
documentos para las autoridades cubanas a firmar por ellos, para asi
poder intercambiar profesores y estudiantes de ambas partes, con
respecto al lenguaje. Soy feliz de decir que por nuestra parte,
completamos todos los tramites necesarios y exigidos. Pero para mi
conocimiento, los cubanos, atin no han sido reciprocos.

Ivor: - ;Cudl es su impresion de Cuba y si se ha encontrado con algunos de sus
babalawos?.

Wandé: - Antes de ir alld, ya conocia a muchos babalawos cubanos, o sea que
no era para mi nada nuevo ni especial. Pero verlos a muchos de ellos
unidos, es realmente impresionante. Uno de los més ancianos, o sea,
mayores en Ifa, me fue presentado en la Casa del Africa y me regalo un
opon If4, que alin conservo.

Ivor: - Como diriamos en Cuba: €l era “Alagua lagua”... persona muy vieja.
Wandé: - En yoruba se dice: “Agba lagba”.... persona envejecida.

Ivor: - En Cuba, los adivinos que usan el Dilogiin son llamados “Oriate” o a
veces; “Oba Oriate”. En épocas antiguas, los adivinos del dilogin se
sometian ante los babalawos, para ser examinados, antes de ostentar el
titulo de “Oriate”. Algunos dicen que la palabra “Oriate” significa: -
“Quien adivina en una estera”, ya que el diloglin se lanza sobre una estera
trenzada.

Wande: - El llamado Oriate, no es el unico que podria lanzar el dilogiin en una
estera. Cualquiera que adivine con dilogtin lo hace en “Ate”, que pudiera
tomar mas sentido, si la palabra “Oba” es adicionada; entonces podria
significar: - Rey de esos que adivinan en Ate.- “Ate” actualmente no es
una estera, sino una bandeja o plato hecho de Paja, para aquellas
personas que lanzan dilogun 6 16 cowries.

Otra posibilidad es que “Ate” sea una equivocacion de “Adé”, por lo que
Oriate, podria ser “Oriadé”, que significa: - “Cabeza que usa corona”.

Ivor: - En Cuba, un babalawo que ha iniciado a cierto nimero de babalawos, se
le llama Olto. ;Cual es el significado de este titulo en Tierra Yoruba?”.



Wandé: - Oluwo, es un titulo dado a los adivinos jefes o cabezas de babalawos
en un area o ciudad, a veces en una extensa y populosa ciudad. Donde
vivo en Oyé, no tenemos Araba. El méas renombrado es Oliwo y no
damos este titulo por la cantidad de iniciados, sino que es la comunidad
de babalawos quien lo otorga.

Ivor: - Para completar cualquier ritual en Cuba, un babalawo dira: - “Ito iban
echo”. ;Que significa esto para usted?.

Wandé¢: - Esto es un derivativo de lo que en yoruba se dice: - “T6, a ba a 1a
Esu”. O también: - “T6, aba a won Esu”.

T6 significa: - “Gotear”.
“abaald Esu”: significa: -“Marca imborrable de Esh”.

O sea, seria como una forma de decir: - “Lo que hicimos, no puede
deshacerse”.

Ivor: - ;Qué¢ diferencias, ha usted, observado entre las religiones de Nigeria, asi
como la Santeria Cubana y el Candomblé brasilefio?. ;Y cual practica
usted, mismo en Nigeria?.

Wandé: - La religion yorub4, esta sobre-naturalizada en las América. En Cuba y
Brasil, la religién se ha vuelto muy elaborada y complicada, siendo en
Africa mas simple en algunos aspectos. Desde que la extension africana
perdid el uso del lenguaje yorubd, también perdieron una buena parte de
su literatura. Esto se fue compensando en la recordacion y rememoracion
de innumerables tablies y ceremonias.

Ivor: - En Cuba, muchos rituales del orisa, envuelven el uso de velas, las cuales
se relacionan con la Iglesia. ;Hay un uso del fuego para los oOrisas en
Africa?.

Wandé: - No usamos velas, pero si usamos nuestras propias lamparas hechas
con barro, dentro del cual ponemos aceite de palma. Pero no se usa con la
intencion con la que se usa en América, que ha adoptado formas que
podrian venir del Catolicismo. Hay mucha creacion en Cuba, en términos
de rituales y material cultural. Hubo mucha creaciéon en la ampliacion y
viaje de esta religion, y quizas, ellos recordaron mas de los rituales, que
hoy en dia, hacemos en Africa, para nuestros oOrisas.



Ivor: - ;Es posible que en tiempos antiguos, en la historia yorub4, los rituales
hayan sido mas complejos, sin embargo se convirtieron en mas simples
en las practicas contemporaneas?.

Wandé: - Es muy posible que hayamos olvidado algunos o muchos de los
rituales. Admito, que no hacemos tanto énfasis como se hace en otras
partes en algunos rituales. Muchos rituales se han mantenido y se realizan
en la Diaspora actualmente. Si es mejor en Africa o en las Américas, es
lo que nunca podré decir. Pero una de las cosas que dir¢, es que se ha
vuelto muy costoso.

Muchas veces, cuando sacrifico para el pueblo, algunos dicen: - “Sélo le
estas dando 1 gallo a Ifa... deberias darle 2 y también 2 a Légba, como
debe ser”. De hecho, en una prescripcion de sacrificio, habra 8 pollos y 8
gallinas; Esto cuesta una fortuna”.

Ivor: - Los babalawos cubanos, me han dicho acerca de su no aprobamiento en
el énfasis de los materiales y la subsecuente comercializaciéon de la
religion. Dicen que en el pasado, ellos buscaban hierbas eficaces en el
monte.

Ellos debian sacrificar animales si los hallaban perdidos en areas rurales
y que con una simple naranja u otra fruta, como sacrificio, ellos podian
resolver los problemas.

Wandé: - Por eso es que la religion se hace més simple al mismo tiempo. Al
caso de que la sobre-ritualizacion ha devenido con la expansion y la no,
interpretacion ni el conocimiento perfecto de los mensajes encerrados en
los rezos o Es¢ Ifa, que por supuesto, traen sus mejores intenciones en la
forma del lenguaje yoruba.

Ivor: - Las imagenes artisticas cubanas del orisa y las muy populares imagenes
de Santos Catdlicos, a menudo tienen o presentan cicatrices en el rostro.
Las marcas son casi siempre 3 lineas paralelas, las cuales corren de forma
diagonal, vertical u horizontal por el rostro. ;Qué significan esas marcas?

Wandé: - Significan o muestran, acerca del origen o de donde proviene la
persona. La cicatrizacidén o escarificacion se hace acorde a las familias,
para que si los miembros se perdian durante la esclavitud, ya que eran
constantemente desplazados o huian de sus lugares de residencia y
nacimiento, pudieran rastrear de regreso a sus familias, si las hallaban de
nuevo. Asi se preguntaban: - ;De donde eres? Y se respondia: - “ De

25

Oyo6”... (De cual casa?” y el interpelado, mostraba su rostro. Esa
tradicion fue renacida en 1969 — 70; cuando Dr. Danqua, el Presidente de



Ivor:

Ghana, en aquel entonces, ordend que los nigerianos, incluyendo el
pueblo yorubd, que vivia en Ghana, debian ser repatriados y miles de
ellos fueron expulsados de Ghana. Recuerdo muy vividamente que
muchos de ellos que creian que provenian de Oyd, fueron asentados en el
campo. Algunos de ellos me preguntaban en las calles; -“;Sabe usted,
donde habita en Oyo¢ las familias de 4 marcas, y me mostraban sus rostros
o me decian: - jMi padre me dijo que yo era de Oy, pero nunca habia
estado aqui!. Asi que muchas personas hallaron y buscaron sus relaciones
antiguas, familiares, por las marcas de sus rostros.

- Entonces, esas marcas que fueron usadas en tiempos ancestrales,
revivieron en tiempos de la esclavitud.

Wandé: - Si, ellos devinieron mas sabios, debido a la despoblacién y al caos

Ivor:

social que vivieron.

“ASTROLOGIA’.

- Los babalawos cubanos, me dicen que ellos estudian los movimientos de

los planetas, la posicion de las estrellas antes de deducir y ejecutar
importantes ceremonias o sacrificios.

Wandé: - Eso nunca ha sido algo importante en nuestra religion. Quizas haya

devenido de algunos grupos africanos en Cuba o de otras fuentes
europeas o asiaticas. Vivimos en una espesa selva, donde a veces, no se
puede ver la luz solar. Quiénes estudian el cielo viven en llanuras y son
pastores de ovejas.

Nada relaciona a If4 con la contemplacion de las estrellas, que ha sido
desarrollado con la expansion. Para estar seguros, tenemos algunos
elementos o idea acerca de las estrellas y la Luna, pero no son gran cosa
en nuestra creencia y sistema de adivinacion.

Ivor: - En Cuba, Olorun es el Dios Sol, un importante Orisa.

Wandé: - El nombre de Olorun, viene de O-ni-orun, que significa: “Duefo del

Cielo”. Es lo mismo que Olodumare, el Omnipotente. Olorun es diferente
de “Oorun”, (el Sol). Parece que los cubanos confunden esos términos.

“TIEMPO”

Ivor: - En Cuba, muchos rituales de Osha, como las iniciaciones, son realizados

a las 12 del dia, cuando esta el Sol en su fase mas directa y ardiente. El



Sol, estd conectado a Olofin y se cree que a esa hora, €l testificara las
acciones de ciertos rituales.

Wandé: - Eso es mucha verdad, y hay muchas medicinas que serdn muy
potentes en ese momento.

Ivor: - Los rituales para Esu en Cuba, o cualquier ritual de limpieza, donde la
negatividad o aspectos malevolentes de Esu son desviados, deberan ser
realizados después del amanecer y antes de las 12 del dia, asi como dejar
los sacrificios; para Esu, deberan ser llevados y dejados a esas mismas
horas, en cruces de caminos o calles, ya que Esu llegara pidiendo lo suyo
a las 12 del dia o 12 de la noche.

Wiandé: - También hacemos cosas asi en nuestra tierra.

Ivor: - Antes de la Revolucion Cubana, el que toque Bata, se hacia de 2 p.m. a6
p.m. Se finalizaba a esa hora, ya que se cree que es el momento en que
los espiritus malevolentes de la noche se vuelven més activos. Al Iyawo,
se le prohibia dejar o salir de su casa, después de esa hora, al menos por 3
meses.

Wandé: - Esto ha sido una nueva adaptacion en Cuba. Para la mayor parte del
territorio yoruba y en todo el afo, a las 6 p.m., aiin es de dia y ¢l se
empieza a ocultar a las 7 p.m.. Pienso que ha sido cambiado, producto de
situaciones geograficas.

En Tierra Yoruba, hay tabues acerca del atardecer, el amanecer y el
anochecer. No nos guiamos, ni nos adscribimos con el reloj, porque no
somos un pueblo acostumbrados al reloj. Hablamos acerca de los
términos, Amanecer, Atardecer y Anochecer... (Nota: los horarios para
las fiestas religiosas en Cuba son, controladas por la policia, después del
triunfo de Castro).

Ivor: - Cada 31 de Diciembre en La Habana, los babalawos se retinen para
lanzar If4 y sacar el odu, la profecia y los orisas que regiran ese afio.
Cuando ¢ésto sucede el babalawo mas joven, lanzara el opele, ya que es
joven o mas fresco, mas inocente y no sabe aun decir acerca de las
decisiones del opele. jResuena ésta practica en la Tierra Yoruba?.

Wandé: - Tenemos nuestro propio calendario, por eso no seguimos el calendario
del resto del mundo. El calendario yorubd comienza en las primeras
semanas de Junio, cuando tenemos el festival de Agbonnirégiin, que es
un festival de Ifa en Il¢-Ife, al que los babalawos en su totalidad asisten.
Las personas llegan el sdbado y se van el domingo en la tarde. Alli vamos



al templo de Ifa que estd en la cima de la montaifia Itas¢ y alli cantamos;
bailamos y tocamos desde las 8 p.m. hasta la mafiana siguiente. En la
noche no hay manera de que ningun babalawo, pueda jugar o hacer
trampas con el opele. Usted, no podra tocar las semillas, sélo toca el
opele. Los novatos solo observan y mantienen sus bocas cerradas. Esto es
un teatro para expertos. jNo para recién iniciados!. A medianoche,
elevamos rezos para el mundo entero. Mi deber como Awise; Awo Ni
Agbayé, (Vocero de todos los babalawos en el mundo) es el de expresar
rezos para el mundo entero en las medianoches, todos los afios. Esto
marca el comienzo de nuestro divino calendario espiritual, después
seguiran las invocaciones de todos los orisas para el resto del mundo. El
Araba es invitado en la tarde para evocar a todos los orisas y cantarle a
cada uno de ellos en su turno. Luego asi los oOrisas seran propiciados con
sacrificios.

Ivor: - ;Esto se hace para todos los 400 + 1 Orisas?.

Windé: - Si, y algo mas, porque cada Aldafin de Oyo Ooni de Ifé que haya
pasado por el puesto o cargo, se cree que han sido transformados en
Orisas. No todos ellos seran recordados, pero tedricamente ellos pudieran
haber sido transformados en orisas. Esas son las personas que fueron
canonizadas y se convierten en orisas. Asi fue como Aganji y Sango se
convirtieron en Orisas. Quien no esté relacionado por medio sanguineo
con un Orisa, no podra convertirse en orisa. Para eso después de la muerte
se debera tener sangre de orisa fluyendo por las venas. Una persona
ordinaria se convertird en Egiingin después de su muerte y Egiingtin no
siempre se mezcla con el Orisa.

Ivor: - En Cuba, el Ocha, (O0sd) y las iniciaciones de If4 duran 7 dias. {Es asi
Tierra Yorubd? Y que significan ese nimero 77.

Wandé¢: - Si, una persona que estd siendo iniciada permanecerd en un lugar
confinado al menos por 7 dias. El nimero 7 es muy importante en los
rituales.

“Olugbon ki soro, ko mo kije.

Aresa, ajejé, cotu lalo,

Ki i, soro, k6 mé kije .... (canto IjGld grabado por el fallecido Ode
Abénkada en Oy6).

Olugbon performa rituales que duren no menos de 7 dias.

Aresa, cuyo otro nombre es Ajeje, que recuerda los nombres de
aquellas personas que hacen temblar de frio en Alo...



No se hace un ritual que al menos no dure 7 dias.

Algunos rituales duran 5 dias. Los dias importantes para rituales son en la
mayoria numeros impares. Cuando una persona estd siendo iniciada
como sacerdote o sacerdotisa de algun oOrisa, el 3ra. dia es llamado “Ita” y
es muy importante; ya que la adivinacion sera hecha, para saber mas
acerca de los deseos del orisa para el devoto en particular que esta siendo
iniciado. El 5to dia es muy importante también, asi como el 7mo. que es
cuando termina. Cada uno de esos dias, se sacrificardan animales. Hay
algunos festivales que duran 17 dias, como el Egungin. En el caso de

Orisa Oko, una iniciacidon podra durar hasta 3 meses.
Ivor: -; La semana yoruba es de cuatro dias...?

Wandé: - Lo cual es considerado como de 5 dias, ya que se cuenta el propio dia,
para asi relacionarla con los rituales que se realizan.

Ivor: - En Cuba, cada Lunes es el dia de Eleggua. ;Tienen ustedes, esa misma
nocion para sus plegarias y rezos a Eleggua en Tierra Yoruba?.

Wandé: - No.

Ivor: - He sido testigo en Cuba, de ver a un anciano ser poseido por Sango,
siendo lisiado y le he visto bailar con una gruesa rama de plantas en su
cabeza. A veces los Oni Sangd mientras bailan, cargan calderas o
cazuelas metélicas muy llenas y cargadas de agua o harina hirviente, al
igual que las beben o comen. ;Esta escena le es familiar en Africa?.

Wiéndé: - Si. Tenemos situaciones similares en Africa. El papel de un “elégun”
es muy importante en Sango. Incluso para aquellos que sean clarividentes
y que no sean poseidos, podran ver cosas y decir mensajes de Sangd. Mi
abuelo materno, llamado Isold fue un elégun de Sangé. “Elégun”
significa: - “Alguien que siempre estd “montado” por Sang6. En un
festival o congregacion serd la persona a través de la cual se recibiran los
mensajes a las personas que lleguen de Sangd, por eso elégin es un
médium o “caballo” de Sango.

“TERMINOS YORUBA / LUKUMI”

Ivor: - Los cubanos lukumies llaman a la policia “Aché-lu”. ;Coémo usted,
traduciria ese término?......(A partir de una conversacion con Esperanza
Corona, “Okantomi).



Wandé: - “Se” aqui es para hacer algo. “I10” es una ciudad. Por lo tanto “A-s¢
ilG” asela — achéli... Ase-ilf, significard: “Aquellos que administran la
ciudad. En tiempos de nuestros ancestros en Africa, no habia policias
como hoy en dia. Opino que el término ase-ilu, fue desarrollado por
nuestros ancestros al llegar a Cuba. En Nigeria se le llama a la policia
“Olopad” que significa; “Aguantador de un club”. También es de nueva
creacion, ya que la policia siempre golpea a la gente en el club.

Ivor: - En Cuba, la palabra “Aleyo”, es usada para describir una persona no
consagrada en el orisa... (a partir de entrevistas con Celina Gonzalez y
Mercedita Valdés).

Wandé: - La palabra correcta Yoruba es “Alejo”. La influencia del idioma
espafiol en Cuba hace que se cambie la “j” por la “Y”, Alejo significa:
“extranjero” o “invitado de la casa”.

Ivor: - Una “apetebi de Orunld” es una mujer que ayuda a los babaldwos
cubanos en sus practicas de Ifd. A menudo son sus esposas, también he
sabido de un babaldwo que su madre es su apestebi. Una apetebi tiene
que tener recibido la mano de Orula.

Wandé: - Apétebi es la esposa de un Sacerdote de Ifd. En Africa, una apétébi es
a menudo la esposa del babalawo, quien realiza los sacrificios. Apetebi
fue una de las esposas originales de Orinmila.

Ivor: - Awé es traducido en Cuba como “secretos” y por los investigadores
como ‘“‘conocimiento esotérico”. ;Coémo usted lo traduciria?.

Wandé: - Awod en yoruba se refiere al secreto o conocimiento esotérico
relacionado a las 5 éareas principales de nuestra tradicion:

1. Awo Eglinglin, conocimiento esotérico relacionado a los ancestros.
2. Awo Oro, conocimiento esotérico relacionado con Oro, que es otro
ancestro espiritual.
3. Awo Isése, que es el conocimiento relacionado a la curacion y las
hierbas medicinales.
4. Awo Ifa, relacionado con Ifa.
5. Awo6 Ogboni, relacionado a la sociedad Ogbéni.

Ogboéni es lo profundo de todos ellos, en términos de los secretos
contenidos, pero no necesariamente en términos de capacidad o
profundidad de lo que se considere informacién o el conocimiento.
Cualquiera que haya sido consagrado y admitido en ésta sociedad secreta



o semi-secreta, podra llamarse el mismo un Awo, pero la palabra “Awo6”
de forma ordinaria es usada para el babaldwo.

Ivor: - En Cuba, Babalu-Ayé es un importante oOrisa, cuyo nombre divino es
Asujano Asoyi.

Wandé: - Nosotros le llamamos Obaltiayé. A veces también se le llama por
“Orisa a Baba”. No puedo descifrar que cosa es Asujano Asoyi, pero
estoy seguro que es un nombre yoruba. Otro nombre dado es Sonponna,
pero ¢éste nombre casi estd olvidado y proviene del lenguaje Fon,
Obaluayé¢ es “Rey del Mundo™.

Ivor: - ; Como esté este Orisa relacionado a la peste, segiin me han dicho?.

Wandé: - Es un importante guerrero, que controla el “Woroko” o a los
“worokos”. Son agentes de Obaltiayé que puede hacerle la guerra a la
gente como hacen los Ajogunes. Por eso es que la gente piensa a menudo
que esta relacionado a la peste. Pero nunca castiga con la viruela u otras
enfermedades, a menos que se haga algo que se merezca ser castigado. Al
recibir esa informacion, mandard a sus guerreros a castigar de forma
impune y dura.

Ivor: - En Cuba, el prefijo Balo, o Bale, es usado para los hijos de Ogun, que se
les llama “Balogun™.

Wandé: - La palabra Balogin viene de la forma verbal “Iba-ni ogin” que
significa: “Sefior de la Guerra”. Esto no est4 directamente relacionado al
orisa Ogun. En casa, cuando nos referimos a un hijo de Ogun, decimos
“Omo Ogun”.

Ivor: - Lydia Cabrera, escribié que Dilogun significa: “Diecis€is”.

Wandé¢: - Esto es incorrecto. Los nimeros importantes en el sistema numeral
yoruba son 10, 20,y multiplos de 20, 1000 y multiplos de 1000. Esto
proviene del hecho de que una persona tiene 10 dedos en las manos y 10
en los pies, lo que hace facil contarlos ya que hacen 20. Tenemos palabras
para uno, dos, tres, etc. Para decir once, decimos: “Diez mas uno”. Doce
es; “Diez mas dos” y asi hasta catorce, pero para decir quince, decimos: -
“Veinte menos cinco” ya que la unidad contable después del diez, es el
veinte. Dieciséis seria “Eérindinlogun™ que significa; “cuatro es menor
que veinte. Dilogln significaria lo mismo.



Ivor: - “Ebo de entrada” es una adivinacion realizada por los babalawos cubanos
para investigar la preparacion de un nedfito que va a iniciarse en Ocha.
. Se hace lo mismo en tierra yoruba?.

Wandé: - Si. Una persona para ser iniciada debera estar en confinamiento por 7
dias. En caso de Orisa Oko, podria ser de 3 meses o mas. Deberemos
estar seguros que esta persona este puramente pura, para que nho sea
afectada por fuerzas sobre naturales que se invocan durante esos dias en
concepto de enfermedad. Esto es muy serio como trabajo. Se cortara el
cabello, se haran inscripciones en tu craneo, serd pintado y la persona
serd aislada. La persona hard ebo para ser capaz de soportar esta rigurosa
y traumatica experiencia.

Ivor: - Los oOrisas cubanos tienen sagrados niameros, para cada uno de ellos.

Wandé: - Es nuestro propio caso. Por ejemplo Esti es un termino genérico para
todos los aspectos que tiene el Orisa en la tradicion de Ifa. Algunas de las
formas de Esu son llamadas: Elégbara o Légba. Los yorubas cubanos han
vivido en un contexto europeo por largo tiempo y han estado mas
conscientes acerca de la numerologia, lo cual usan para todo. Esto
aunque sea influenciado por el contexto europeo, esta muy bien.

Ivor: - “Ibae, bayén bayén tonu” es parte del rezo likumi cubano para los
ancestros a menudo traducido como:- “Descanse en paz”. ;Podria usted
decirme el origen de esta frase?.

Wandé: -Esto viene o llega de “Iba e iba e eni t6 nu” que significa: - “Yo te
saludo, saludo a usted que ha desaparecido” o también podria ser:-
“Aquel que més nunca sera visto”.

Ivor: -Ita, es el 3er. dia en las ceremonias de Ocha en Cuba.

Wande: -1ta, significa “tres” en yoruba y en muchos otros lenguajes africanos.

Cuando hablamos en sentido ordinario, decimos; “éta” para decir tres.
Pero cuando nos referimos a algo espiritual diremos “ita”.

Ivor: -En Cuba, Iya es madre y se basa en la palabra para una iniciada femenina;
“Iyélocha”.

Wandé: -Primeramente, “Ocha” es una forma disminuida de “Orisas™; “Oodcha”
es una forma dialéctica de O6s4, “lya” — ni — 00s4” significa: “madre que
tiene O0sa”. “Ni” es tener. Pero en el contexto inter-vocalico donde “Ni”



cambia para “l6”, es como un fendmeno conocido donde “n” cambia para
“I” en ciertas circunstancias. Por eso se cambia a “lyaloosa”.

Ivor: -Iyawo literalmente significa: “esposa”. ;Significa esto que el Iyawo esta
“casado(a) con el Orisas?.

Wandé: -Iyaw6 es un nuevo iniciado(a). Significa esposa en el sentido
espiritual, pero no es estar casado(a) con ningun Orisas, pero si esta
ligado(a) al orisas en la forma de como un esposo(a) apoya y cuida a su
pareja. No hay connotacion sexual en ello.

Ivor: -“Maferefin” es una palabra lukumi cubana que significa; “Dando gracias
para... en homenaje de...”. Se usa antes del nombre de algin Orisas; por
ejemplo: -j Maferefin Sango6!-.

Wandé: -“Ma 4 feréfun” literalmente significa: - “Daré mis ganancias” “Eré” es
productividad o ganancia. Si se adivino y se pidi6 sacrificar a Elégbéra y
se hace el sacrificio, entonces se sera exitoso, parte de las ganancias que
usted, haga, retornara al orisa que le ayudo a usted. Podria significar
también “darlo a una deidad”. La ganancia dada al dios, no tiene que ser
material en su naturaleza, podria ser gracias o rezos de agradecimiento.

Ivor: - Mo dupué es un termino cubano lukumi para; “Yo doy gracias”.
Wandé: - Mo dupué, “Yo doy gracias” o “Estoy agradecido”.

Ivor: -Obba es un orisa en Cuba, que simboliza la fidelidad conyugal. Ella es
conocida como el amor eterno de Sango6. Un buen conocido mito habla
de como se corto sus orejas para alimentar a Sangd y asi mantenerlo a su
lado. Es hermana de Ochun y habita en el cementerio.

Wandé: - Oba se manifiesta ella misma como un rio, lo cual es tributario de
Osun no tan lejos de Oyo6o. El mito de las orejas de Oba es bien conocido
en tierra yoruba.

Ivor: - Oddua es orisa cubano conocido como “El rey de los Ancestros”. Se le
considera un oOrisa pacifico, que en algunos pensamientos se considera
mujer.

Wandé: - Oduduwa es la forma completa de su nombre. La forma diminutiva es
Ooduwa. Su titulo es Olofin Ayé, que significa: - “Regidor de la Tierra”.
Olodumare, cuyo otro nombre es Olorun, es Olofin orun que significa;
“Regidor del Cielo”. Si se dice que se ha recibido Olofin, es realmente de
Oduduwa del que se habla.



Durante el festival anual de Obatala, conocido como Edi; el traspaso de
Obatala, hacia Oduduwa es celebrado con una competencia de lucha
entre el jefe de los sacerdotes de Obatala, y el Ooni, rey de Ifé y
representante de Oduduwa, que siempre finaliza con la derrota de
Obatala, o sea del jefe de los sacerdotes. Asi fue como la corona de
Obatala; “aré” se traslado a Oduduwa Pero Obatala, aun se le llama
“Alare”; (dueio de Are) en nuestros dias. Esto nos demuestra que hubo
entre ellos algun disturbio o trifulca muy grande debido a la corona.

De alguna forma, Obatald, y Oduduwa son dos fuerzas antagonicas.
Podian haber sido cazadores o sibilantes, pero no lo sé. La fuerza y
energia de Obatala, es fria, tranquila como el poder del agua, que no es
nada radical. Pero Oduduwa representa el poder estatal, algo que se hara
con violencia. jNo es un orisa pacifico, de hecho es un orisa guerrero.

Ivor: - Ochun, es el orisa cubano de las aguas dulces, el amor, la belleza, el
dinero y la lujuria. Ella es el simbolo de la coqueteria y la sexualidad
femenina. Se llama afectuosamente “Iyaldde”. En las ceremonias se
llama como “Ochin moriyese yéo”. En Nigeria es la deidad del rio que
corre a través de la ciudad de Osogbo.

Wiéndé: -En Africa le llamamos “Odre yéyé” que significa: - “La Madre
benevolente”, “Odre” es benevolencia o bendicion. “Ye&y€” es una madre
o abuela, o una mujer que no es una madre ordinaria, pero que se ha
engrandecido a causa de su edad, o de su posicion, etc. Una mujer de
cualquier edad que ha parido, se le llama Iya, pero si llega a ser abuela, o
cambia de manera favorable su estatus, se llamara “Y¢yé”.

Ivor: - En Cuba, el nombre de “Ogundeyi” ha sido traducido como “legitimo
hijo de Ogun”. ;Qué significa para usted?.

Wande: - Esto no se refiere a legitimo o ilegitimidad. Si una mujer pare un hijo
y mere y pare otro y muere también, los yorubds dirdn que esta siendo
abrumada por un hijo abiku. Ella ira a un babalawo y se le haré particular
sacrificio a un orisas determinado, y si ese Orisas es Ogtin y ella pare de
nuevo y el nifio no muere, significa que la deidad le at6 a la tierra. Eso
significa; “Ogundeyi”... (Ogun ata abajo a este).

Ivor: - En Cuba, el término Ojugbona, también se dice ““Yumbona”: “Yumbon”
y es un asistente del padrino o la madrina de un iniciado y que asumira
los deberes del padrino en caso de muerte de, €l (ella). Me lo trajeron
como: “Ojos que ven el destino del iniciado”.



Wandé: - Ese término no tiene nada que ver con ojos, ya que “Oju” tiene un
tono alto. “Ojugbona”. “Ju” es “limpiar algo”. “Ona” es “camino”.
“Ojugbona” es “alguien que aclarara o limpia el camino”, como la selva
o el bosque. Cuando alguien desea ver al babalawo famoso y mayor de
edad, debera ver primero a su Ojugbona que esta encargado de allanar y
aclarar la cita y ver si todo esta en orden. Todo babaldwo mayor de edad
y experto, debera tener una Ojugbona, que sea en si mismo babalawo.
Hay un canto [jala que dice asi:

“Ba a ba Ojugbona wolu
Oluwo la a ke é si
Oodo Ojugbona a la a béére”.

“Cuando entramos a una ciudad,
Es al Oluwo al que primero llamamos,
Y es la casa de la Ojugbona por la que primero preguntamos”.

Ivor: - En el concepto catdlico, un padrino lleva el papel del padre en caso del
padre biologico llegue al deceso. El término padrino(a) es usado en la
Santeria para denotar a un profesor espiritual. En yoruba es llamado
“Babaloosa”. ;Existe este concepto en Africa Occidental?.

Wandé: - El maestro de uno es llamado Baba4, si es un hombre, o lya si es una
mujer. Ahora si ella es una mujer anciana se le llama Yeyé.

Ivor: - A menudo se ve en Cuba, la competencia de los padrinos por los
ahijados.

Wandé: - En Africa no existen las “casas” como en América. Esto podria ser
producto del rompimiento de la familia a causa del sistema politico y de
emigracion. Nuestras propias familias se mantienen en contacto
actualmente, de hecho también mezclan a los extranjeros y si nuestra
sociedad se hace cada vez mas industrializada y las personas dejan sus
hogares para trabajar en lugares distantes, entonces la situacién pueda
cambiar al igual que en las Américas.

Ivor: - En la tradicién cubana, cada Iyawo puede recibir de 4 6 mas Orisas en
cada ceremonia de Osha, y podria ser que mas tarde reciba otros mas. Por
supuesto su cabeza esta coronada con uno so6lo. ;Qué usted opina de
esto?.

Wandé: - De ellos no hacen nada diferente a lo que nosotros hacemos, ya que no
ponen 2 oOrisas en la cabeza del Iyawd al mismo tiempo. Pero uno debe
conocer y saber acerca de cada orisas que se recibe, donde se envuelve el



aprendizaje esotérico, litirgico y ceremonial de cémo cuidarlos y al
mismo tiempo cuidarse de ellos. También exige en la especializacion de
sus cantos y tabues de cdmo alimentarlos regularmente y porque se les da
ese alimento. Por eso no podemos darle a una persona 6 Orisas al

mismo tiempo.

Las energias de los Orisas no son las mismas, ni se parecen en nada. No
hacemos nada bueno si le damos a una persona un Orisa pacifico y otros
guerrero o violento. No conozco ninglin tabu acerca de recibir varios
orisas al mismo tiempo, ni de poner dos en la cabeza, pero opino que no
es justamente algo practico.

Ivor: - Los mayores cubanos explican que se reciben los orisas en el orden de
resolver ciertos problemas de salud y progresos, asi como vayan llegando

y no cuando no se tiene necesidad de ellos.

Wandé: - Los orisas no son para decoracion de la casa. Debera haber una fuerte
razon para desear recibir una deidad y eso lo dice la adivinacion.

“BATA DUNDUN Y LA LITERATURA DE LOS TAMBORES”

Ivor: - Los tambores Bata son uno de los mas famosos instrumentos litirgicos
del pueblo yoruba. Son usados para la adoracion de ciertos oOrisas;
principalmente para Sango y para los Eglingun, (los ancestros). Los
tocadores de batd son miembros de la sociedad o hermandad de
seguidores de Ayan, el orisa del tambor. Los miembros de esta
hermandad fueron llevados a Cuba como esclavos y asentaron sus
costumbres de tocar los tambores en 1820. Este con conocimiento se ha
mantenido en Cuba hasta el dia de hoy a través de la linea ritual. En vez
de “Ayan”, los cubanos dicen “Afia”, (pronunciado Anya) y los
tamboreros son consagrados, para tocar en las ceremonias del orisa. Cuba
es el tnico pais en América que mantiene la tradicion del Bata, desde los
tiempos coloniales hasta el dia de hoy.

Uno de los fundadores del Bata, en Cuba, fue llamado “Anyabi”.
Wandé: - Ayanbi: significa: “Hijo de Ayan”, que es el Orisa de los tamboreros.
Ivor: - Otro de sus fundadores fue llamado; “Atanda”.
Wandé: - Atanda es un nombre conocidisimo en tierra yoruba. Hay 3 nombres

que los yorubas usan especialmente entre la gente de Oy6. Usamos un
nombre personal que se adquiere el dia del nacimiento y que es la



responsabilidad de los padres por darnos ese nombre personal. También
usamos un sobrenombre. Y el tercero es un nombre religioso o de
adoracion e invocacion. Cuando me levanto en las mafanas y saludo a
mis hijos y descendientes, les llamo por sus nombres liturgicos o
religiosos. La mayoria de las personas usan el de Atanda como nombre
religioso, otros usan el sobrenombre o el personal. Es bueno saber el
nombre y yo podria hablarles mucho acerca de este tema y su significado,
lo cual se ha perdido en nuestros dias.

Ivor: - Muchos de estos antiguos tamboreros, tocaron en un famoso cabildo de
Sang¢ llamado “Sang6 Tedun” o “Alakisd”.

Wandé: - “Sangd Tedun”. Significa: “Sangd amontono arriba edun”. “Alakisa”
no me permite de manera fécil traducirlo, pero sin duda es un nombre
yoruba.

Ivor: - Tonaché fue el nombre de una orquesta de Batd en La Habana. Es
traducido como “Los lideres, quienes se adelantan al resto”.

Wande: - “Tonase” significa: - “Aquellos que reparan el camino”. Ona es
camino.

Ivor: - Pablo Roche fue uno de los famosos tamboreros de la primera mitad del
siglo XX. El fue llamado “Okildkpa” o ‘“Akilakpa”, traducido como
“Brazo fuerte”. ;Qué significa este nombre para usted?.

Wandé: - “Akilapd” es un nombre muy conocido. Actualmente es un
sobrenombre o apodo; no es un nombre de nacimiento. Significa;
“personas de brazos fuertes” y no necesariamente se le da a un
tamborero, sino a cualquiera que tenga musculatura regia.

Ivor: - El Jefe del Bata es llamado “Kpuataki” en Cuba.

Wandé: - Esto podria ser otra forma de la palabra “Pataki” que significa
“Persona importante”.

Ivor: - En Cuba, un maestro de Bata, realiza todos los estados o etapas de hacer
un tambor, comenzando con las ceremonias del corte de un arbol
especifico para el trabajo en la madera, (talla), la seguridad del toque y su
transmision, (garganta del instrumento), hasta la consagracion final de
ese tambor. Esta persona podria ser llamada “Agbégui”; (Escultor). ;Le
es familiar a usted?.



Wandé: - Le llamamos a cualquier madera tallada “Agbégi” o con un mejor
estilo o habilidad de tallaje, “Agbégilére”, que significa: - “Persona que
talla madera en una hermosa imagen”. En Africa una sola persona, no lo
hace todo. El tallador o Agbégilére; esculpe o talla la madera y el tocador
o tamborero le pone el cuero y hace las demds consagraciones.

Ivor: - En los afios 60 y 1970, Jesus Pérez, conocido como “Oba-Ilu” fue
considerado como el mas famoso tamborero y creador de Bata en la
tradicion habanera. “Oba-Ilu” fue traducido como: “Rey del Tambor” o
“Rey del Pueblo™.

Wandé: - “Oba ilu significa “Rey del Tambor”. También tenemos personas
llamadas asi en Africa. Este sobrenombre se les da a aquellos que son
muy buenos tocadores de tambores Bata o tambores dindun. Ahora “ila”,
significa: “pueblo o ciudad”. El error estd en la pronunciacion e incluso
en la forma de escritura. Un desliz o cambio tonal podria cambiar el
significado completo de una frase o palabra.

Ivor: - Los lukumi cubanos son admirables por sus técnicas de mantener sus
legados ancestrales yorubas. Pérez fue llamado “Rey del Tambor” por su
habilidad para hacer mover emocionalmente a las gentes con la musica
de su tambor. Al mismo tiempo, ese carisma personal, le valié una gran
popularidad que le dio el nombre de “Rey del Pueblo”. Aunque se haya
perdido el conocimiento del lenguaje hablado, aquellos que recuerdan el
pass-words, (clave) de las palabras mantienen sus sonidos activos en el
vocabulario. (Entrevista con Lazaro Sanabria. “Papaito”. Regla 1996).

Pérez trajo su tropa al FESTAC 77, (Festival de las Artes Africanas y sus
Culturas), en Lagos y viajo de forma especial a Oy, el lugar original de
su orisa asentado, Sango6. Su presencia con los tambores Bata cubanos
fue celebrado como la Ira. vez que el Bata de Amcrica, regresaba a
Africa.

Wand¢: - Eso es muy posible que haya sucedido.

Ivor: - Testigos de éste viaje, me dijeron que cuando Pérez, tocd delante del rey
de Oyd, éste se sorprendid muchisimo de oir tocar en el estilo del yoruba
antiguo, lo que ellos tocaron y cantaron.

Wandé: - Los cubanos se apasionan muchisimo en hablar acerca del yoruba
antiguo. {No hay nada que sea realmente asi!..... iSolo existe en sus
mentes!. Si algo existiera y existe del todo, es lo que encierra el lenguaje
de Ifa y los cantos de los oOrisas, pero que nadie habla como un lenguaje
cotidiano y diario. ;Qué le ha pasado a los cubanos, que 2 0 3



generaciones atras, el lenguaje yoruba, era la “lengua franca de las calles
de La Habana y Matanzas? .... pero que ha sido olvidada ya que no se
estudia en La Habana, ni en ninguna escuela. La negligencia oficial ha
llevado al pueblo a olvidar esa lengua, ya que recuerdan los cantos, los
rezos y las ceremonias, pero no saben los significados. Pronuncian mal,
porque no saben lo que estan diciendo, pero se justifican hablando de que
eso es “yoruba antiguo”. No lo es, sino es la forma de expresion de
aquellos que los dirigen, cantan y ceremonizan, pero que no hablan el
yoruba como un vehiculo diario del pensamiento.

Ivor: - ;Coémo evaluaria usted, los tamboreros cubanos y los nigerianos?.

Wandé: - Hay mucho de correspondencia entre el lenguaje de los tambores bata
cubano. Hablo del ritmo, las melodias con respecto a como es tocado en
Africa. Hay de muchas formas diferencias muy significativas. El juego de
Bata en Cuba es de 3 tambores y el de nosotros es de 5. En Africa, el Bata
posee una literatura viva. Los musicos entrenados podran rendir
canciones y sonidos desde la literatura del bata, y podra usar el tambor
para imitar discursos ordinarios. Ellos también le hablan a las personas
con el sonido del tambor. En Cuba, una buena parte de esa literatura ha
sido olvidada. Ademas creo que el Bata africano pueda parecer mas
versatil,

Ivor: - Nosotros, aficionados de la musica del Africa Occidental, a menudo
oimos acerca de “tambores parlantes” de Africa. ;Qué significa ésto?.

Wandé: - Cuando decimos que un tambor “habla”, nos referimos a la literatura
de que el tambor y su tamborero han aprendido en el corazén, de lo cual
quien les oyen también sentiran. Esto es lo que el tamborero reproduce en
sus toques. Cuando un tamborero hace uso de la literatura, una vez usted,
la conozca, los podra entender y se establecera una comunicacion
perfecta entre el toque y quienes le escuchan. El Bata y el Dundin son
los dos mayores tambores yorubas parlantes. El Bata podra ser usado
para pronunciar un discurso ordinario hasta en Inglés, pero podria no
estar muy claro, ya que habria mucha ambigiiedad. Si uso el Bata o el
Dundun para decir: - “Mo dé jeun”; (Yo quiero comer), una vez que no
es parte de la literatura del Bat4, la audiencia comenzaré a buscar, en sus
conocimientos de la literatura, aquellos que suena parecido a lo que oye
en ese instante, pero como no se halla en la literatura, le daran diferentes
significados a lo que se estd expresando y el mensaje serd ambiguo. “Mo
fé jeun” podra ser interpretado como “Mo fée mumi” que significa; “Yo
quiero beber”. La literatura de cualquier tambor parlante es un texto que
el tamborero y la audiencia conocen. Los tamboreros me saludan con la
siguiente literatura tocada en sus tambores:



“Abimbola, baba n baba a jé.
E bé a takiti,

Ké e for’'sole,

Baba n baba d jé,

Ifa 6 poluwa reé je,

Opéle 6 poliwa ré je,

Eni 6 ba fojii ékué Oriinmild,
Ifa o6 poluwa re je”

“Abimbola, un padre siempre es un padre.
Aunque usted dé un salto mortal,

Y golpeé su cabeza contra el suelo,

Un padre siempre es un padre,

Ifa va a matar esa persona,

Opélé va a matar esa persona.

Cualquiera que mire a Orunmila, como si él fueran ordinarias
nueces de palmas.

Ifd va a matar a esa persona’.

Asi es como los tamboreros de Bata y Dundun me saludan cuando me
ven. Si usted, no conoce la literatura, pensara que significa algo mas o
menos de lo que le he traducido, pero los tocadores y la audiencia saben
muy bien lo que significa. Por eso es que cuando decimos que un tambor
habla, no estamos diciendo literalmente que hace como los seres
humanos, sino que se siente con el alma y el corazon.

Ivor: - (El lenguaje yoruba viene del lenguaje del tambor, como aseveran
algunos investigadores, o el lenguaje del tambor proviene del articulado
yoruba?.

Wandé: - El lenguaje del tambor, o mejor dicho, la literatura tamboril, viene o
procede del lenguaje articulado yoruba. La palabra hablada llego
primero. Lo que expresan los tambores es parte de la literatura que
muchas personas conocen de la cultura y consiste en cortas expresiones o
slogans o refranes, proverbios u oraciones en la cultura.

No hay forma de haber una civilizacion sin lenguaje articulado, ya que el
pensamiento y el lenguaje son inseparables. El lenguaje predice todo. Y
como usted, sabe los yorubas inventaron ademés del Batd y el Dundun,
inventaron otros tambores que hablan mas que cualquier tambor en el
Mundo. Es comparativo a querer hacer hablar un piano o una guitarra,



pero probablemente no se entenderd lo que se desea expresar por el 85%
de quién oye.

En el caso del tambor parlante, no es asi, pero la ambigiiedad llegara
debido a que habra “x” nimeros de otras construcciones de tambores que
podran sonar parecido en su exterior, pero por fuera del texto de la
literatura.

Por ejemplo, €sta literatura del tambor Dundun;

“A wi wii wi e lé e fe,

A fo foo fo e lé e gba

A gbélu sile, a tun fenu wi.
Apoti saldkara kabidwil.
A wi,

Enu ni o kalaseju,

A wi

“Hablamos y hablamos, pero tu reniegas de nuestras palabras.
Avisamos y avisamos, pero no nos escuchas ni obedeces.

Acostamos nuestros tambores y hablamos con las palabras de la
boca.

El banquillo ha derribado al sellador de akara.

Nosotros hablamos,

Pero las palabras de la boca no son suficientes para los extremistas,
Nosotros hablamos ™.

Esta es una cancidon que todo tamborero de dundun conoce, asi como la
audiencia. Pero si una persona que vive en Lagos donde no es frecuente
el sonido del dundun, cuando oiga: “A wi wii wi... podrd pensar
erroneamente en otra sentencia yorubd o diferente frase yoruba. El
idioma del tambor es una literatura de un texto muy bien definido. Para
conocer el texto de la literatura debera conocer el lenguaje, sino le sera
indescifrable.

Ivor: - Una vez fue establecido el Bata en Cuba, ha sido usado para ceremonias
especificas vitales dentro de la religion. En Cuba, “la presentacion al
tambor es una ceremonia, en la iniciacion del sacerdote, (santero)(a)),
es el reconocimiento publico del nuevo sacerdote(a) ante la comunidad.
Es también un ritual donde los orisas, o mejor dicho el orisa “Afa”
presenta a la nueva persona ante Ol16fin, (Ol6fin Orun), confirmando asi
su coronacion. Baté es tocado para testificar el “nacimiento” del nuevo
sacerdote (a), asi como también su muerte. Y no habra funeral lukumi
(Itutu) que no esté completo sin la presencia de “Afa” que esta



considerado como mensajero de Olofin ;Como y para qué es usado el
Bata en la tierra yoruba?.

Wandé: - Batd es un tambor muy versatil. Si se estd nombrado a un bebé, se
llamaré a un tamborero de batd, al igual que en la instalacion de un Jefe.
En Nigeria el Batd es usado para Egungin, para Sangd, Ogun y para
ocasiones sociales y religiosas también. En otras palabras, el Bata no solo
se usa para situaciones de rituales. Se sabe que originalmente fue tambor
de Sango.

Ivor: - En el siglo XIX en Cuba, hubo especificos tambores para cada oOrisa,
como Olokun, Ogin y Sangd. En Matanzas ciertos linajes y
descendientes atn usan los tambores Iyésa para Ogin. Como quiera en la
Cuba, contemporanea, Batd es usado para tocarle a todos los Orisas.
(Como esta organizado o estructurado en tierra yoruba?.

Wandé: - En Africa no sélo hay Bata, cada orisa tiene sus propios tambores. Por
ejemplo: “agere” es el tambor de Ogun. “Agogo o ipése, (aran)” son los
tambores de Ifa. Cuando se le toca a Ogun, debe ser muy rapido, si
tocamos para Ifa serda muy suave y despacio.

Ivor: - Debido a circunstancias histéricas, 2 tipos de tambores bata se
desarrollaron en Cuba. Uno es “Aberikuld o no consagrado”, que puede
tener partes metalicas para atar o estirar el cuero o la piel usada y es
tocado en bandas populares, para musica bailable o en teatros para
realizar o ser tocado por cualquiera que sepa como se hace. El otro Bata
(Ayan) es construido de madera y cuero sin nada metalico y se consagra
al orisa usado exclusivamente para ceremonias y tocado por aquellos
hombres que estén consagrados para ello.

Wandé: - No tenemos ese tipo de dicotomia en Nigeria. S6lo hay que
consagrase y una vez realizado, se podrd usar para ocasiones sociales y
religiosas. El deletreo correcto de la palabra en Africa es “Ayan” no

799

Anya”.

Ivor: - La frase “aberikuld” es a menudo traducida como “profana” o “no
consagrado”.

Wandé: - Esto es una incorreccion de la palabra “aberikurd” que signifca:
“persona con cabeza no santificada”

Ivor: - Los cubanos dicen “eleri” o “leri” en vez de decir; “ori” para la cabeza.



Wandé: - La palabra “Eri” es una forma de dialecto de “ori”, (cabeza). En mi
propio dialecto, el de Oy0, decimos; “eri” en vez de “ori”.

Ivor: - En Cuba los bat4 consagrados son creados por un especialista en Osan-
in. Quienes tocaran los tambores deberan tener sus manos de Ifa. jEs asi
en Nigeria?.

Wandé: - En Africa, los estudiantes deberdn aprender por si mismos a ser
buenos tocadores y cuando sea proficientes y buenos, seran iniciados en
Ayan y podran comenzar a tocarlos.

Ivor: - Muchos importantes tamboreros, se convierten en babaldwos y asi surgen
dos linajes diferentes que pudieran ser parecido a una estrategia para
conservar el conocimiento cuando la piscina de participantes cada vez es
mas pequefia. El omo Afi4, asi como los babalawos son dos castas o
hermandades.

Wiéndé: - Si. En Africa, los tamboreros tienen hasta un lenguaje secreto con el
cual hablan y se comunican entre ellos y nadie entiende. Es yoruba, pero
no sigue las reglas del lenguaje. Puede haber habido tamboreros que
fueran babaldwos en el pasado en Nigeria, pero ahora no es obligatorio
para un Ayan ser babalawo. No hay ceremonias para Ayan donde el
babaldwo deba estar necesariamente presente. La mayoria de los
tamboreros en Nigeria, van por el nombre de “Ayan” y sus hijos se les da
el nombre de sus parientes, asi como Ayandare, Ayandudani, etc.

Ayan es en su propio derecho otro orisa mas de nuestra religion.

Ivor: - La palabra “Wemilére”, es usada en La Habana para describir una
ceremonia de baile con Batd. Esta ceremonia es un tipo de ebo, un
sacrificio o una limpieza para los miembros de una comunidad.

Wandé: - Esto probablemente viene de “Win mi lére”, que significa; “Dame
parte de tu ganancia” o “Borrame parte de ti ganancia”. No se relaciona
especificamente para las ceremonias tamboriles en Africa, pero hace
cierto sentido en el claro contexto.

Ivor: - En el comienzo de cualquier ceremonia del orisa usando batd, los
tamboreros realizan un “Oré seco” donde los tambores tocaran sin el uso
de la literatura vocal. Solo después se realiza la armonia de voces y
toques. (Es igual en su tierra?.

Wandé: - “Or6”, probablemente les llegd de “Oro” que significa; “Un ritual”.
Pero se crea el sentido si viene de “Ord” que significa; “Palabras” o



“Discurso”. El problema esta o reside en que los cubanos no poseen una
ortografia vocal acorde y tratan al idioma yorub4a como si fuese un
lenguaje europeo.

Este tipo de ceremonia sin voz, le llamamos; “Thi-sis¢” y se hace para el
rey, Eglingun, Orisa y para el muerto. Cuando es para alguien que estd
fallecido se haran los dias que la familia pueda mantener y donde se
debera mantener o sea alimentar a los tamboreros y a quienes asistan. Los
dias van desde 4 hasta 17, en dependencia de la situacion econdmica de
los familiares.

Ivor: - El cantante lider en la Santeria es llamado el Akpon.
Wiéndé: - Esta palabra en el standard yoruba es “Apon”. En casa decimos:

“Awise apén,

Afose apén,

Nit mii Esui 1t kan apon lénu,
Apén mo mo dé o.

Eye Oba

Abesen enu see

“Es a causa de lo que dice el apon llega a pasar,
Es a causa de lo que profiere el apon llega a pasar,
Es lo que impulsa a Esu a debilitar el pico del apon.

Apén llega de seguro, llegard
Pajaro del rey,
Quien es muy rojizo el pico de esuu”.

Ivor: - Algunos estudiantes del ritmo bata cubano es los Estados Unidos, me han
dicho que el ritmo cubano es mucho mas complejo que el ritmo de tierra
yoruba. Ellos profieren que cada tamborero toca en un sentido mas
dificil; y que los 3 tambores cubanos pueden crear la sonoridad de 5.

Wandé: - No lo creo, Espero que usted, oiga los bata nigerianos, que hablan
como si fueran seres humanos al igual que los tambores dundun. Las
personas hacen declaraciones como estas, ya que no saben lo que sucede
en Africa, y se basan sélo en que le dicen o le parece. De donde sé, solo
una vez los tambores bata de Nigeria vinieron a Estados Unidos y fue por
muy poco tiempo.



“LENGUAJE Y GENERO”

Ivor: - Hemos oido grabaciones de Lydia cabrera en Matanzas, Cuba 1948. Son
ejemplos de ceremonias de Itutu, (etutu). ;Cudl es su respuesta de la
influencia yoruba en esto en Cuba?.

Wandé: Para empezar, los ritmos y los cantos de la musica es al modo de
Geledé lo cual es caracteristico de la mayoria de las canciones de Kétu
Egbado y otras partes de Onko. Esta claro que los que cantaron esas
melodias, en Cuba, vinieron de esas regiones.

Ivor: - Esta el Geledé asociado con los ritos fanebres?.

Wandé¢: - No, necesariamente. Es como Egungun, pero usado principalmente
para honrar a nuestras madres, Pero al ser Géeledé el mas importante
aspecto de la cultura de la region de Kétu y de Onko, se tiene un
aproximado Geledé a casi todas las ceremonias o realizaciones. La forma
de cantar, de tocar los tambores, es un claro estilo de Geledé.

Hay algunas éareas de las canciones grabadas por Lydia Cabrera que no
necesitamos darle iluminacion. Fueron probablemente canciones de Kétu
y de Onko antes de la esclavitud y aun esas canciones se cantan en
Africa. El significado de esas canciones, para mi estda muy claro, aunque
hay partes oscuras. Hay parte de un ceremonial de funeral que dice:

-“Mi1 esposo se ha ido, mi esposa se fue y cosas asi... (Musica de los
cultos africanos en Cuba; Lydia Cabrera, grabacion de Josefina Tarafa,
1957).

Un area de interés es el cambio en el dialecto yoruba, como resultado de
la separacidén del pueblo de habla yoruba en Cuba, del resto de la tierra
yoruba. Por ejemplo: - “lo” para ir, ellos pronuncian “lo”, “Oko”;
(esposo), ellos pronuncian “oko”. Es solo el contexto lo que podria
incapacitar a uno de entender. Hoy en Cuba, hay personas que son
capaces de decir, que ellos dicen “gw” como gud, al igual que Elegua. En
la forma de la doble parada vocal “bg” como “Agbe” o “Elégbara”. Una
vez las grabaciones de Lydia Cabrera fueran de 1940, significa que a
partir de entonces hubo cambios en la pronunciacion y uno puede
comparar la forma fonética de aquél entonces con los dias actuales en
Cuba. Por ejemplo; En la grabacion de 1940, la letra “4” se pronuncia
igual, pero en los dias actuales, se estd pronunciando para la palabra
“aja”, (perro), dicen “aya” y al igual que para “Yemoja”, dicen
“Yemayd”. Puedo teorizar que le influencia del espafiol en el yoruba no



era tan fuerte como lo es hoy en dia. Incluso he descubierto o mejor
dicho me han ensefiado textos supuestamente nigerianos, donde se
explican “jformas muy determinadas de pronunciar nuestras vocales y
consonantes en idioma espafiol!”. jCubanos, mucho cuidado con eso!.
Ivor: - El idioma espafiol no tiene la consonante “4” como en Inglés, que
produce una nota discordante, por ejemplo, la palabra, “Oja”; (0jos) se
convirtidé en “Oy0”, como uno de los posibles nombres para un iniciado
de Sango6; “Oyu Oba”, “Ojos del rey”. ;La pronunciacion de los
cantantes en la grabacion le sugiere a usted un dialecto yoruba especial?

Wandé: - Hemos oido las grabaciones de Cabrera a los muchos orisas, desde
Sangod; Aganju, Ibeji, Oya, Osun, Ogiyan, Obatald, Oduduwa, Dada y
otros. Hay muchos cantos muy antiguos, algunos de ellos atn recordados
en Africa y otros ya olvidados. El lenguaje de los cantos encierra muchas
cosas:

1. No hay duda que proviene del Africa Occidental, el lider ademas del coro
son de tierra yoruba, de la region de Egbado, donde ellos hablan Onko,
que es una forma de dialecto del yoruba donde “chi” o ‘“che” es
preservada haciendo un sonido gutural nasal. Esta cualidad nasal usada en

las vocales colorea muchas de las canciones.

2. Los cantantes se les entienden mejor que a los de hoy en Cuba, algunos
de los cuales son indescifrables, ya que muchos de ellos cantan silabas sin
sentido, pensando que es yoruba. Para una buena proporcion, (no toda),
las grabaciones de Lydia Cabrera, estan muy claras. Se muestra un
lenguaje en cambio y transicion y eso no debe ser.

Las personas cantan esos cantos y sus contemporaneidades, de seguro
que no hablan ni conocen el yoruba como vehiculo de expresion diaria
pero pienso que lo, sabian mucho mejor que los cubanos de hoy dia. Los
de la grabacion, no estan muy lejos de cuando el yoruba se hablaba como
“lengua franca” en La Habana y Matanzas, Lydia Cabrera hizo algo muy
hermoso en preservar estos sonidos para nosotros. Los cubanos han
perdido la literatura y el lenguaje debido a una negligencia oficial.

No tienen una convencion para establecer el yoruba y estandarizarlo
como un alfabeto. El sonido “ch” para el yorubé standar es un resultado
del “sh™ o “s” del dialecto que lleg6 a parecer predominar en Cuba, en
épocas coloniales. Si el dialecto de toda la extension Noroeste de la tierra
yoruba de Saki, Iséyin; Egbado; Ibarapa y Kétu, donde hacen uso de la
“ch”, nosotros le llamamos a la mayoria de estos dialectos Onko.
También algunas de sus vocales son nasalizadas en una forma que es



muy distinta del yoruba estandar. Ellos también hablan con un tono nasal
super-impuesto en la expresion entera. Las personas que llegaron a Cuba,
de las areas Onko parecen haber sido numerosas en niimeros; o por una
razon u otra, asi lleg6 a establecerse éste dialecto en los cantos cubanos.

Ivor: - El saludo a un babalawo en Cuba es: - “Iboru, Iboya” donde el babaldwo
respondera: -“Ibo che che”. ;Podria reflejarse aqui el dialecto Onko a
causa del sonido “che”?.

Wand¢: - Si, atn en esas partes de la tierra yoruba el pueblo continia hablando
de esa manera. Cuando saludamos a un babalawo, se dira: - “Aboru;
boye, ibo si sé¢” en los dias de hoy. El dialecto conocido como Onkod no
esta limitado para los Egbadd. Yo mencioné a los Egbado porque algunos
cubanos descendientes de yorubas, que llegaron a La Habana, venian sus
ancestros de los Egbado. El dialecto de las grabaciones de Cabrera
pudiera ser de Egbado o de otra parte de similar dialecto en el Oeste
cercano a Egbado........... (de una entrevista con Felipe Garcia Villamil,
Matanzas, que ahora vive en los Estados Unidos).

Ivor: - ;Coémo usted, saluda a un babaldwo en su tierra?

Wéndé: - De la misma manera. “Abort boye” “Abora boyé bo sisé”. “Abort
boye”, significa; “Podrian sus sacrificios ser bendecidos y aceptados”.
“Abo sis¢” “Podrian sus sacrificios ser aceptados”. La respuesta del
babalawo sera “Ogbo, atd, astre; Iworiwofin™; que significa; “Podra
usted, vivir largo tiempo y estar en buena salud, con las bendiciones de
Iworiwofun”. (jEste odi menor de Ifa, se usa en Ifa para bendecir a las
gentes!), a causa de una de sus historias donde se enviaban mensajes para
bendecir rapidamente. Al igual que Osé tuuré, el cual se usa para proferir
bendiciones, especialmente cuando un sacrificio se estd llevando a cabo.
(Osé tuara es un odl menor y acompaiia los sacrificios al Cielo. Se cree
que es hijo de Osun).

Ivor: - ;Qué mas usted, percibio o captd de las grabaciones de Lydia Cabrera?.

Wandé: - La palabra Aganju, es el nombre de un orisa de Oyo. Las personas a
menudo sin darse cuenta de lo que dicen, luego se extrafian cuando se les
explica. ;Cudl es la etimologia de Aganja?... en la grabacién, los
cantantes le cantan al homenaje de Aganju sold, que es el nombre
completo del dios.

“Gan” es tener un rostro serio y digno, alguien que se mantiene en el
trono y muestra un rostro serio. “Ol4” es una nobilidad, que disfruta y se
regocija en una vida noble, (de alta alcurnia). Se deriva entonces de



alguien que estd en el trono o en una alta posicion para mostrar su estatus
majestuoso y siempre mantiene un serio rostro y muy digno.

Ivor: - En Cuba, Agayu, (Aganju) es el santo patron de la ciudad de La Habana.
Y esta considerado como el padre de Sangd, asi como el orisa de los
volcanes y los terremotos. Se dice que Sangd es el Fuego y Aganju la
Lava caliente y moldeada que sale de la corteza terrestre. Es raro en La
Habana, pero muy comun en Matanzas, que una persona sea iniciada o
coronada con Aganju en su cabeza. De otra manera se le consagra con el
santo en los hombros y se usa a Sangd o a Osun como intermediarios en
la cabeza. Esto se llamara “Aganju con Ord Sangd o con Ord para Osun”.

Wandé: - En tierra yoruba no hay volcanes. Aganja al igual que Sang6 fueron
Alaafin de Oy6. Ajaka fue el hermano mayor de Sangd, conocido como
Dada y también como Ajuwon, Aganju reino como Alaafin de Oyd
después de Ajaka. Todos ellos fueron descendientes de Oranmiyan.

Ivor: - A menudo he escuchado la palabra “Takua”, usada en Cuba, con
referencia al lugar de origen de Oya, (Oya), como en el canto de “Oya
Takua”. Otros dicen que se refiere a un tipo de practica ritual que mezcla
el Yorubd y el Congo Bantu.

Wandé¢: - La palabra Tékua es una deformacion de la palabra Tapa; (Tékpa).
Esto es un nombre para el pueblo Nupe, que estan al Noroeste de la tierra
yorubd. Solo hay unos pocos lugares que el rio Niger bafia las tierras
yorubds y no hay pueblos yorubas al norte de las riberas del rio Niger,
sino son los Nupe quienes viven a ambas orillas. Viven al Norte y al Sur,
incluso al Noroeste del rio Niger, excepto en el camino a Lokoja donde
hay un grupo de yorubas que viven en la confluencia, quienes se llaman
Owo0ro.

Ivor: - ;Por qué Téapa es mencionado en una cancion para Oya?.

Wandé: - Eso es confusion acerca de Oya. Una vez se destruyé el viejo Oyo,
(1830) y las personas que no entienden realmente la geografia de donde
estuvo ubicado el antiguo Oy6, piensan o creen que Ira, el hogar de Oya,
estuvo en Tapa. No es asi, los yorubas y los Nupe son vecinos, Ira no fue
ciudad Tapa, sino una ciudad yoruba.

Téapa estuvo bajo la influencia del viejo Oyé por 200 afios, por eso hay
mucha referencia a Tépa en la literatura oral. Algunas personas dicen que
Egingiin es de Té4pa. El término “Takua” en Cuba, podria referirse a
algunas areas a lo largo del rio Niger, donde los yorubas y los Nupe se
encontraban e intercambiaron sus culturas en comun.



Pienso que fue alli donde se ubicé a Ird a la vez. Pero he dicho que estd a
9 millas del antiguo Oyd.

Existen los yorubas creole y el lenguaje Tépa que alin se habla en areas
Nupe. Los Nupe del sur del rio Niger han sido influenciados por los
yorubas y e€stos podria ser la razon para este lenguaje creole se haya
desarrollado, los del norte han sido influenciados por los musulmanes y
los haussa.

El lugar de donde muchas fueron tomadas y llevadas como esclavos, fue
al oeste de Ilorin, entre Ilorin y el presente Oyoé. En esa érea se tiene al
Ikoyi de hoy, 9 millas al noroeste de Ogbomoso, que fue el lugar donde
mi padre usaba para cazar. De ¢l aprendi los nombres de mas de 40 ruinas
en esa area. Yo escribi un articulo acerca de “Las ruinas de la Division de
Oyo”

Ivor: - Es comun oir a los cubanos babalawos decir que la cultura yoruba. Es
mas fuerte en Cuba que en tierra yoruba, incluso dicen que ellos hablan
una especie de antiguo yoruiba, que no se habla en Africa actual y que los
nigerianos desarrollaron en Cuba, para convertirse en babalawo, a causa
de la cristianizacion que en Nigeria ha destruido la religion. ;Qué usted,
dice?.

Wandé: - No necesito defender un punto basado en la ignorancia que se expresa
tan fausta. Esto es un punto de vista comin en Cuba, a causa de que
muchas personas nunca han estado en Africa y son ignorantes de si
mismos. El presidente de la Asociacion Yoruba en La Habana, no podria
decir nada de esto.

Ivor: - ;Es éste el mismo punto de vista en Brasil?.

Wandé: - No, al menos no del todo. Esto es un fendmeno cubano basado en la
ignorancia. Sélo en el Estado de Oyé hay mas sacerdotes de Ifa que en
toda Cuba. Nosotros no tenemos esas batallas por la legitimidad en
Nigeria, o de quién sabe mas que otros, debido a que las personas se
saben dar a su lugar. Esto se convierte en un problema en Cuba y en la
extension africana, debido a que las personas no hacen un fuerte énfasis
en aprender versos de Ifa. Ellos enfatizan en la antigliedad de haber sido
iniciados. En Africa un joven de 30 puede saber mas que un mayor de 80.
Cuando lanzamos Ifa y se cantan y se interpretan los mensajes que envia,
un joven podra saber mas que cualquier otro y eso también lo dice y esta
plasmado en Ifa, que es como una Universidad donde no hay maestros
basados en la edad, sino en quién posee un conocimiento mas racional y



logico. Si usted, no puede cantar, ni interpretar, no podrd fungir como un
Sacerdote de If4, aunque posea una graduacion “humana”. Y aunque
tenga 100 afios de iniciado, si no estd capacitado, mejor que mantenga su
boca callada.

La clave para entender éste fendmeno cubano es la pérdida del lenguaje y
la literatura como algo viviente y cotidiano. Ellos conservan la lengua
yoruba s6lo como lenguaje ritual, pero no como algo de sus vidas
propias.

Una vez que no pueden entender lo que estan cantando o rezando, no
pueden usar el lenguaje como un vehiculo de expresion, ya que mucho se
han perdido. Ellos han hecho énfasis en la cultura material y en
complejos rituales.

Muchos de los yorubas que llegan a los Estados Unidos, son cristianos y
son ignorantes de su propia cultura ya que son cristianos. Y otros que no
son ignorantes, estan asombrados de la cultura, porque no desean que
otras personas dominen y conozcan lo que ellos saben acerca de los
orisas. Quizas algunos cubanos hacen un juicio de Africa, basados en
esas personas con las que se encuentran, quienes no son del todo
representativos de su cultura.

Por eso es que los hace pensar que no hay babaldwos, o no hablen la
lengua que llegd de nuestro hogar. Aparte del arabe, no hay otro lenguaje
mas difundido y desarrollado que el yoruba. Es el mas estudiado, escrito
y mas usado por las culturas indigenas que ain subsisten. Existen en ese
idioma, periodicos, revistas, diarios, diarios y locales y es una ignorancia
abismal para cualquiera que diga que el lenguaje yoruba no existe.
Tenemos miles y miles de babalawos y muchos mas se hacen
diariamente.

Para asegurarse de un mejor futuro de la cultura yoruba en Cuba, los
cubanos deberian empezar a impartir su cultura a los jovenes, asi como
ensefarles sus folklores para que ellos los conserven fiel a la historia.

Ivor: - Muchos adivinos en Cuba, me han dicho que sus ancestros no quisieron
ensefarles a los jovenes, y por esa razon, los conocimientos esotéricos
importantes se perdieron.

Wandé: - Las personas a menudo dicen esto, hasta en Africa, pero yo sé que eso
no es verdad. El conocimiento no se puede comprar, ni adquirirlo en un
dia en un estilo de mercado. ;Como podria usted, no enseiiar a alguien
que estd deseoso y listo para aprender?.... Si no se esta listo para recibir la



dura ensefianza, para convertirse en la sombra de su maestro, para
alejarse de la lujuria y el placer cotidiano, para llevar el saco del profesor,
para cumplir sus ordenes, no se aprendera nada. No es una forma de
esclavitud, sino de saber imitar lo semejante. No hay otra forma de
aprender que no sea sentandose a los pies del maestro. Se aprecia en los
cantos de las grabaciones de Lydia Cabrera, cuan lejos estan de lo que se
expresa y se canta hoy en Cuba... y ;por queé?... por el alejamiento del
entrenamiento duro y consistente y la aceptacion de la repeticion sin
buscar los significados y la forma sutil de hablar de los versos de Ifa y los
mensajes del orisa. El turismo trae personas del mundo entero a Cuba
para saber de su religion, acerca del Bata los bailes, los cantos, etc. No es
secreto que Cuba, hace dinero en esas cosas del turismo religioso en estos
dias. Si los religiosos de los descendientes africanos no estuvieran en la
Isla, ellos no podrian haber hecho el dinero que hasta hoy han hecho. Si
sus lideres quisieran tendrian escuelas.

Creo que el momento es oportuno para que el pueblo y sus lideres
religiosos griten por la concepcion y edificacion del regreso de su propia
cultura y la demanda de un mejor y mayor lugar para su educacion. Esto
no reemplaza ninguna cultura nacional, sino que la engrandece, seria
como una suma al espafiol y éste problema necesita una solucidn politica,

pero no que se quede en un suefio o en una agenda, sino para que sea
realidad

Ivor: - Se dice que en Brasil, los negros mantienen su poder en sus sociedades,
debido a que las religiones derivadas de Africa como Umbanda,
Makumba y Candomblé, la cual millones de personas practican, son
predominadas por lideres de color negro, donde el blanco se somete
voluntariamente al liderazgo de los olorisa, (sacerdotes) descendientes de
Africanos. ;Podria usted, darme su punto de vista al caso?.

Wande: - En Brasil el poder del negro es residual o potencial, pero su fuerza no
ha sido actualizada. Yo debati éste asunto con Verger en el pasado, (ya
muerto). Los negros estan a cargo de la direccion de las religiones de sus
ancestros pero no liderean ese poder en otras esferas, como la politica, la
econdémica que no posee el poder negro. La sola forma de controlar la
religion no podria ser traducida dentro de las ganancias econdémicas ni el
poder politico ya que no la tienen. Cuando esto suceda es que estaré de
acuerdo en que tienen el real poder. Brasil es en su gran mayoria un pais
de hombres negro pero no son, nadie alld. Mas del 60% de la poblacién
brasilefia son de color negro menos del 10% de ellos ocupan cargos
publicos o de gobierno. Ellos necesitan un renacimiento para ser capaces
de tomar sus verdaderas posiciones en su propio pais, sin embargo, estoy
de acuerdo, que de una forma u otra en Cuba, si los negros tienen un gran



poder de direccidén dentro de la esfera social, econdmica y politica, alin
sin ser religiosos de manera abierta y publica.

“PROBLEMAS DE TRADUCCION”.

Ivor: - Hay muchos problemas de traduccion de los conceptos de la religion
yoruba para el idioma inglés y espafiol, y otros idiomas europeos. Un
ejemplo es el fenomeno llamado “Trance” o “posesion espiritual” del
idioma inglés al de “montarse” del idioma espafiol o “monte” del creolé.
(Como usted, concibe éste fendmeno y como lo traduciria al Inglés?.

Wandé: - “Climb”... (treparse) es la mejor traduccion para la idea de “posesion”.
La idea o concepto de “montarse” o “monte” es un malentendido. Quizés
¢ésto llega de la idea cristiana acerca de que los angeles residen en el
Cielo y el Espiritu Santo que también reside en el Cielo, pero que flota
sobre los seres humanos, como si fuera un pdjaro. Pero en el caso de la
religion yoruba; el orisa vive dentro de la tierra, desde donde ellos se
“trepan” en sus devotos y seguidores. La palabra “gun” en “yoruba
significa “treparse” y es aplicada en cada ocasion que una persona se
elevada a si misma o asciende a un nivel mdas alto. Hay una palabra
separada para “montarse” que es parecida a “montarse un nifio a sus
espaldas” y esa palabra es “pon”. La palabra apropiada para definir
“posesion” es “gun’.

Ivor: - El verbo espafiol reflexivo “subirse” se puede usar al concepto de
“montarse”, “treparse” y los cubanos lo usan para decir: “El orisa alcanz6
la cabeza de sus hijos” o “los orishas se suben a la cabeza de sus hijos™.
La idea de “treparse” se usaria como un concepto de abarcar o abrazar

una practica o ritual.

En Haiti, la divinidad Iwa; “baile en la cabeza”; (danse nan tet) seria para
los devotos. Alli se ve claramente los enteros “iwa” de los devotos, a
través de sus caidas al suelo y como sus piernas se doblegan ante el peso
sensorial del espiritu o deidad que lo posesiona. Y parece que sale de la
tierra o siempre se arrastran por la tierra.

Wandé: -Si, es verdad, ya que el orisa esta debajo de la tierra y su corteza. Con
la excepcion de Sango, que esta en el Cielo, pero incluso ¢él, antes de
poseer a alguien le hace caer al suelo.

En la interpretacion del Dilogin de Bascom, hay un verso de Irosin
donde se supone que Orunmila “viold” a Osun. Cuando lei ese verso
original yoruba, decia: - “Oranmild fi nnkan si nnkan”... (Oranmila
aplico algo para algo). Y lo que usted, no sabe es que los yorubds cuando




hablan acerca del sexo, nunca lo hacen de forma directa, sino de manera
oblicua, ya que no es de nuestra idiosincrasia ser muy explicitos. Pero en
traduccion anterior, Bascom, lo tradujo como: - “Oranmila la violo a
ella”. Para hacer una buena traduccidn, se debera conocer dos lenguas y
sus culturas muy bien.

Ivor: - ;Cual es el origen lingiiistico de la palabra Orisa?.

Wandé¢: - Se ha especulado mucho sobre ésta palabra. Y no sé si uno puede
romper o descomponer la palabra entre sus partes componentes y ser
capaz de hacer o descomponer la palabra entre sus partes componentes y
ser capaz de hacer un sentido real de su significado.

B 28 SRR sembrar algo o establecer algo en la tierra.

a7 e Honrar o pagar homenaje.

“OMISA” .o Quien siembra o establece algo en la tierra y
por lo cual debera pagar o rendir homenaje y
respeto.

Claro, esto es claramente mi propia linea conceptual, pero no sé si se
pudiera tener facilmente un acuerdo de las partes componentes de ¢€sta
palabra al mismo tiempo, como un general punto de vista.

Muchos de los emblemas de los oOrisas estdn actualmente sembrados y
plantados en la tierra y los que no lo estan, se plantaran en las soperas o
cualquier otro receptaculo. Pero ésto se mantiene a nivel de etimologia
folklorica.

Ivor: - Algunos estudiosos especulan que el termino “oOrisa” es derivado de “ori”
y el asiento del destino, debido a que la religion es generada buscando los
cambios o improvisaciones de nuestro destino propio.

Wandé¢: - Esto es incorrecto. La palabra orisa no semeja tener nada ver con
“Ori” debido a la estructura del vocablo. Todos los tonos de la palabra
“Orisa” son bajos; la primera silaba “O”, la segunda “Ri1” y la 3ra. “Sa”
llevan tonos bajos. No puede estar relacionado a “ori” del todo, ya que la
estructura es de medio tono al alto tono.

Ivor: - ;Es posible que cuando una oracion yoruba esta compactada dentro de
una palabra, que un alto tono, pueda cambiar a uno més bajo o medio?.

Wandé: - Sélo en ocasiones muy bien definidas. Si las palabras “Orisa” esta
relacionada a “ori”, con un tono alto en la “i”, se adiciona “sa” para que
el tono alto no cambie a uno bajo.



Ivor: - La imaginada traduccion que he escuchado de esta palabra de los
estudiosos ha sido divertida”.

Wandé: - Las personas sencillamente especulan sin saber el dafio que hace con
esto.

“GENERQ”.
Ivor: - ;Qué importancia tiene el género en el lenguaje yoruba?

Waéndé: - Lo primero en decir es que el género no estd enfatizado en la lengua
yoruba. Cuando se le escribe una carta a alguien, el contexto o sobre de la
misma es para disefiar si quien escribe es hombre o mujer, tan lejos como
se pueda concebir, el asunto de especificar en cada oracion, no alcanzara
si lo que estd adentro serd para una mujer u hombre. No llevamos el
asunto del género hasta tal magnitud. Y no es que el asunto del género no
ocurra en la vida social yoruba, en la villa, en la familia o en la ciudad.
Pero ocurre el género. En la cultura europea, la mujer usara el apellido o
nombre del esposo. Eso atn no ocurre en la tierra yoruba, sélo entre las
partes muy educadas, que imitan a los europeos. O sea que en las partes
rurales, las personas que no tienen un alto grado de educacion, e incluso
los analfabetos, no se les podra tratar de “Don” o “Dona” o “Mr” o
“Mss”, porque no lo entenderian.

Ellos so6lo usardn uno de los 3 nombres que adoptan o tienen, no
necesariamente los nombres paternos o maternos. Esas son ideas
occidentalizadas.

Ivor: - Los valores sociales se adscriben al género, raza y étnia y se reflejan en
el lenguaje. ;Como usted, reflejaria esto en el idioma inglés?.

Wandé: - Los valores se adscriben a algo asi como: -“Esta raza es buena o es
mala”; o “esto lo hacen bien o mal” y no al hecho de que algo estd mal o
bien genéricamente.

Las personas diran: - “Ella es mujer y debe ser sumisa o es hombre y sera
dominante”. La razén del género preponderante en la cultura europea y
latina es que el hombre quiere y desea el control de todo y para todo. Y
yo me pregunto si es tan necesario saber acerca de las facultades intimas
de las personas, de ;jcomo se llama?; ;de quién es hijo?, ;Cuénto
tiene?...etc. una persona sera y es siempre un ser humano.



Siempre serd un problema decir para nosotros “hermano” o “hermana”.

No existe esa palabra en el yoruba. Nosotros decimos: “Este es mi
y

similar” o “El mayor de mis similares” o “El menor de mis similares”,

serd todo asi: Nadie tendrd que saber si es mujer u hombre.

Ivor: - La pérdida del género en la lengua yoruba es muy duro para habladores o
estudiosos de lenguas nativas, concebir ese idioma. En idiomas como el
Espafiol, Francés, Italiano y Portugués, hasta objetos inanimados como
mesas, sillas, etc., tienen y poseen géneros.

Wandé¢: - Esto es muy extranjero. Pienso que ellos han sido muy lejos en éste
asunto del género en las sociedades europeas y es parte de la razén que el
asunto del sexo y el género es algo de los més importantes problemas de
la Europa y la América contemporanea.

Ivor: - La palabra “Oba” es usualmente traducida como “Rey”. Este designio
masculino, podria decirnos mas acerca de la perspectiva del traductor que
del concepto yoruba. El traductor parece pensar; - jSi Oba significa un
regente, tiene que ser un hombre!.

Wandé: - Y cuando usan la palabra “reina” dicen asi con respecto a Oya,, ellos
piensan que es porque ella es la esposa de Sang6. Las mujeres fueron
muy poderosas en la sociedad yorubd, especialmente antes del
advenimiento de la sociedad controladora europea. Una de las mas
importantes imagenes en la mujer de la mitologia yoruba es la deidad de
Oya, quien no so6lo fue reina y consorte de Sangd, sino también una
dictadora y potencial de Ira en su propio derecho. La siguiente cancion de
Oya, expresa esto:

“Oya, dolu,

Egan o royin,

Oyad, dolu,

Egan 6 royin,

Egan 0 mo le wi pé kéyin md se din o,

Oyd, dolu,

Egan o royin ... (cancion popular de Oyd, en la ciudad de OyG).

“Oya, se convierte en una potentada,
La Burla no afecta a la Miel.

Oyd, se convierte en potentada,

La Burla no afecta a la Miel.

La Burla no podra evitar que la Miel sea dulce,
Oyd, se convierte en una potentada,



La Burla no afecta a la Miel”.

Ella fue una potentada en su propio derecho, no justamente en el sentido de ser
una esposa de Sangé y la reina de Oyé. Ella es una de las mas importantes
imagenes del género femenino. Fue una mujer con mas poder que su esposo,
tuvo hijos, fue madre, fue una potentada y fue la més poderosa de todos los
orisas. Sangod tuvo que ir por medicinas y buscar un antidoto para Oya, este es el
sentido de la siguiente cancion:

“Sango ti roogun Oya, se,
Sango ti roogun Oya, se,
Olubanbi, Afonjd, Ewélere o,
Sango ti roogun Oya, se”

“Sango hallo un antidoto para Oyad,
Sango hallo un antidoto para Oya,

Oliibanbi, cuyo otros nombres son Afonja y Ewélére
Shango hallo un antidoto para Oyd”... (cancion popular de Oyd, en
Oy0)

Ivor: - (Es la sociedad yoruba una sociedad matriarcal o patriarcal?.

Wandé: - Es patriarcal, sin duda. Pero en algo de su poesia, por ejemplo en
ljala, la poesia de los cazadores, los artistas hablan de un tiempo muy
antiguo que los nifios pertenecian a la linea matriarcal. También dicen
que era porque la mujer gobernaba al esposo y hacia mas que €l en la
linea social.

Hay historias donde Osun estaba casada con Orunmila, pero vivian en
casas separadas y ella al querer aprender el arte de If4, tuvo que moverse
a casa de ¢l y quedarse alli a vivir y desde entonces ellas empezaron a
depender de los esposos para su alimentacion y sostén. De ahi se
desprende que la sociedad haya sido anteriormente de linaje matriarcal.

Ivor: - Esto es un tema recurrente en Africa Occidental. De acuerdo a las
leyendas cubanas de la secta Abakua de la region del viejo Calabar,
Nigeria; una mujer fue la base para la fundacion de la sociedad de los
hombres.

Wandé: - Pienso que muchas sociedades antiguas, fueron mas matriarcales que
patriarcales.



Ivor: - Usted, contd acerca de la vida de su padre, que ¢l fue curado de sus
heridas, en una parte del bosque donde ‘“ninguna mujer podia entrar”.
Significa que si una mujer es herida o esta muy enferma, no podra ser
llevada a ese lugar y ;por qué no se les permite ir a ese lugar?.

Wandé: - Una mujer no podra visitar a una persona enferma en ese lugar. La
mayoria de las heridas series como las armas, les son inferidas a los
hombres y no a las mujeres. Por eso ellas no pueden ir alli.

Los hombres creen que alguna de las mujeres puede robar buenas
medicinas. Quizas se porque ellos creen que algunas de ellas pueden ser
“Ajé”; (bruja). En la sociedad yoruba se cree que solo una mujer pudiera
ser “Ajé”. Y creo que por esto les esta prohibido visitar ese campo.

Ivor: - Ademas de bruja; ;Coémo podria usted, traducir el término de “Ajé”?

Wandé: - Bruja no es una buena traduccién. Ajé es una mujer que es un ser
humano, pero que a veces podra jugar papeles muy negativos. Pueden
atacar a las personas, enfermarlas, asesinarlas, chupar su sangre. También
podran hacer que una persona ame y sea amada, que se haga rica o
poderosa. O sea que representan la fuerza y potencia femenina.

Ivor: - Parece ser que algunos titulos yorubas son reservados sélo para hombres.

Como el Odni y el Alaafin de Oyé. (Es posible que una mujer llegue a
ser el Ooni de Ile-1fe?.

Wandé: - Es posible, Se cree que al menos una vez, un Alaafin fue mujer. Y se
llamo6 Oba Oronpoto... (se cree que gobernd Oyo I1¢ alrededor de 1550).

Ivor: - ;Como una persona adquiere este poder de liderazgo?.

Wande: - A traveés del conocimiento, del estudio, de la practica. Quien aspire a
liderear la comunidad de un orisa en particular, debera ser muy entendido
en la mitologia, la historia, los cantos, ceremonia, caracter del orisa. Esta
religion esta basada en el conocimiento.

Ivor: - Entiendo que Mae Estrella, (mujer lider de la sociedad Candombl¢) del
Salvador de Bahia, Brasil, posee un poder politico igual que un senador.
(Esto es verdad, y usted, la conoce?.

Wandé: - Desde 1975, he ido a Brasil todos los afios; a veces 2 y 3 veces al afio,
para reencontrarme con el Candomblé. Conozco a Mae Estrella, de esas
visitas. Lo que s¢€ es que el pueblo del Candomblé, es muy cuidadoso de
no mezclar lo que hacen con la politica. En términos de influencias, Mae



Estrella, influye en todo el Salvador de Bahia. No pienso que vaya mas
lejos que el Gobernador o el Senador, pero es muy poderosa en Brasil.
Pero ella no mantiene el sentido del poder politico. La fuerza del pueblo
del Candomblé a menudo no desea participar en nada de politica.

Ivor: - Antes de Mae Estrella, hubo otras mujeres que tuvieron los mismo titulos
de ella. ;Esta este poder basado en el conocimiento o en el género del
asunto en cuestion?.

Wandé: - Su poder esta basado en el conocimiento. Parece que es la mujer quien
le dedica mas tiempo al estudio, quien asienta mas templos. No pienso
que un hombre no pueda liderear una sociedad orisa. Tienes el mismo
desarrollo causal en los Estados Unidos. La mayoria de los templos o
casa religiosas estan lideradas por mujeres. Esto es una reflexion que se
ve a lo largo de la sociedad, donde la mujer juega un papel importante en
la crianza de los hijos, que también son sus seguidores. El rol del negro
americano en la genereidad femenina y sus comunidades familiares y
religiosas desde la esclavitud ha sido muy extensa.

“EDUCACION Y CULTURA”.

Ivor: - ;Podria ser que la abundante publicacion del lenguaje yoruba, que
incluye periodicos, novelas, revistas, etc, jugar un papel importante sin
sus academias pre-fundadas o del estudio en sus universidades?.

Wandé: - No, no hubiera sido posible. Hoy tenemos 8 universidades donde las
personas toman grados y maestrias en estudios yorubas. Después que el
programa de Ibadan fue establecido, otro en Lagos fue creado, el cual fue
dirigido por Adeboye Babalola. Fue aprobado en 1966. Ensefi¢ en la
Universidad de Lagos desde 1966 hasta 1972 de donde me vine a la
Universidad de Ife, para establecer un departamento de Lenguas
Africanas y Literaturas. Sin las personas que entrené en todas esas
instituciones, no habria sido posible para nosotros ahora tener tanta
publicacion en idioma yorubd. Hasta el teatro se desarrolla en una
extension netamente yoruba.

Lvor: - ;Son estos teatros populares o s6lo deambulan por las Universidades?

Wande: - Algunos de ellos son deambuladores de universidades, otros son
populares. Usualmente habra un efecto multiplicador, que se crea cuando
se entrenan personas a un alto nivel de desarrollo cultural, especialmente

como el lenguaje y la literatura.

Ivor: - ;Hubo prensa en yoruba durante los dias de la colonia?.



Wandé: - Si los hubo, pero no en la cantidad o niimeros, que ahora existen.
Habian algunos novelistas, poetas y escritores. Pero ahora hay muchos
mas.

Ivor: - Algunos educadores se preguntan: - ;Como el aprendizaje de Ifa
ayudaria a la juventud nigeriana a aprender acerca de las duras ciencias
como la matematica, asi como a guiar al pais a un futuro mejor?.

Wandé: - En el curriculum moderno, todo no es matematica ni ciencias.
También esta la historia, las ciencias sociales, la geografia, u otras cosas
que atafien el futuro o se relacionan a la cultura. No queremos reemplazar
a la ciencia ni a las matematicas, pero es que ellas estan comprendidas
dentro de Ifa. Nosotros estaremos mdas concernidos en de que forma la
enseflanza de Ifa, se enlaza primero con la nacion y los intereses de
Nigeria.

Ivor: - Escuchamos muchos acerca de la esfera politica en los paises del “Tercer
Mundo” y la necesidad de convertir la literatura para sus avances
sociales.;Cudl es su posicion acerca de ello?.

Wandé: - “; Por qué se hace tanta énfasis en la literatura o en la no, literatura?.
Esa es la forma en que est4 organizado el mundo occidental. Toda formal
educacion va a través de la literatura y el sistema escolar. Aquellos de
nosotros que han ido a la escuela, saben que muchas personas aprenden
mas en las calles, hablandoles al pueblo o interactuando entre ellos. Soy
contrario a esta dicotomia de la literatura, pre-literatura o iliteratura,
donde una persona que no es un literato, estd supuesta a ser un estipido.
Esto es una idea elitista, que pienso que no agarra el agua del saber. Si
una persona no sabe como leer, no significa que sea un imbécil. Hoy en
el Africa hay mas del 50% de la poblacién que no sabe leer ni escribir y
viven sin ser estipidos.

Ivor: - Bueno, esto es entendible en Africa, donde la tradicidén oral es parte de
un vivo proceso cultural, ;Pero que pasa con los descendientes de
africanos en las Américas?, que se han alejado de su tradicion oral.

Wandé: - ;Y por qué se han alejado?. Producto de la ensefianza occidentalizada
y el énfasis en ser literatos. Si el sistema educacional no existiera,
entonces habria aulas donde los nifios aprenderian de sus parientes. La
escuela es una razon de la organizacion mundial. Quizés el ser humano
podria aprender mas de una sociedad menos escolarizada.

Ivor: - ;Cudl es la estructura basica de la construccion de la Nacion en Africa?.



Wandé: - El sistema escolar ha sido des-colonizado. Hay atn una entidad
colonial. Se le deberd permitir al pueblo usar su propio lenguaje para
estudiar. Y se diria: - ;Como sera posible?... si las gentes hablan mas de
200 lenguajes en nuestra tierra. La minoria lingiiistica siempre es bilinglie
o multilingual. Si hablas uno que no es muy extendido, deberas aprender
el de ta vecino que es mucho mas amplio. Lo mismo sucede en el mundo.
Muchas personas hablan frases, flamingo, espafiol... pero todos aprenden
el inglés... ;Por qué? ... porque es el mas extenso... por su belleza. {NO!.
Si no por la extension de sus fronteras culturales. El colonialismos y la
esclavitud no han finalizado en el continente africano. jUna vez que un
pueblo no puede usar su lenguaje de nacimiento para ser educado; sus
mentes siguen colonizadas!. El espacio conceptual de sus mentes sera
ocupado por el lenguaje que no hablan y seran como robots. Lo otro es
que la religiéon debera ser libre y el estado deberd apoyarla. Si eres
musulman y deseas ir a la Meca. jOKEY!. Si quieres ir a Roma para ver al
Papa. jOKEY!. Pero deberias ser financiado por el estado.

iNo hay un solo dia libre para celebrar algin evento tradicional en
Africal... (NO LO HAY!. Hay muchos dias para los musulmanes y
Cristianos, pero no se deja ningln dia para el pueblo tradicional.



AARA
ABIKU

ABIMBOLA IROKO
ABORU BO YE; BO Si
SE

ADESINA

AFONJA
AGANJU
AGBO MOMO

AGBONGBON

AGERE
AGO

AGOGO
AJAKA

AJALA

AJAO
AJE
AJOGUN

AKARA

AKODA

ALAPIINI
ARABA

ARE
ASE
ASEDA
ASIPADE
ATE
EGUSI
EPE

“GLOSARIO”

Trueno y a veces Rayo.

Literalmente: “Nacido para morir”. El mismo hijo que regresa
y se fortifica entre el mundo espiritual y el mortal

Muerto en 1971. El padre del profesor Abimbola.

Un saludo para los babaldwos

Nombre de uno de los primeros babaldwos cubanos (siglo

XIX).
Ade............. “Corona”.
Adésina......... “Corona que abre el sendero o camino”

Nombre de un principe de Oy y otro nombre de Sangé.
Un formal Alaafin de Oy6 que es conocido como deidad.

El nombre del Carnero que guarda la puerta entre el Cielo y la
Tierra.
Una persona cuyo deber es analogo al inmediato diputado del
Araba de Ife.

El tambor de Ogtin
Permiso. Por ejemplo “agd” es expresado antes de entrar a casa
que no sea propia.

Campana de hierro usada para la musica de Ifa.
Hermano mayor de Sango, también conocido como Dada o
Ajuwon
Fuerza sobre-natural, (no es un orisa), quien le suple al humano
su Ori-iny, (cabeza interna) poco después del nacimiento

Tio de la madre del profesor Abimbo6la

Traducido insatisfactoriamente como “Bruja”.

Los 8 sefiores de la guerra de las fuerzas sobre-naturales en la
parte malevolente izquierda del cosmos yoruba
Pudin de frijoles, que es comlin alimento en Nigeria y Brasil,
usado para alimentar a Egiingun y otros Orisas.

Importante titulo de If4. “Primera persona en lanzar Ifa. Es

la mano derecha y el proximo en rango al Oluwo, (Jefe
sacerdotal).

Jefe sacerdotal de Egiingtin. El de Oy6 es el jefe mundial
Descendiente directo de Orunmila. Lider hereditario de la
comunidad de Ifa en Ifé¢ y en el mundo. Su hogar estd en la
montafia de Itasé que esta situada en el centro de T1¢-Ifé..
Corona de Obatala
Poder espiritual, el poder para hacer que las cosas sucedan
Uno de los 16 mayores babalawos en If¢.

Lider de la comunidad de Ogan

Tablero de Heno, donde se adivina con 16 caracoles o cowries
Sopa preparada con semillas del Melon

Curso o sendero. Uno de los 8 sefiores de la guerra del lado
izquierdo de las fuerzas malévolas.



ESE
EWON
IKU
ILEPA
IROSUN
[YAN
[YANIFA
IYERE

IWA LESIN
IWAPELE
WO ASE

OOGUN

ORAN

ORANMIYAN

RIRAN

YORUBA

Otros de los sefiores malévolos del lado izquierdo. Representa
todas las otras aflicciones no mencionadas

Otro sefior malévolo del lado izquierdo. Prision

Otro senor malévolo del lado izquierdo. Muerte

Tipo de tierra roja debajo de la superficie, donde estd la
morada de Ikq, se usa para hacer juramentos.

Arbol de donde se extrae el polvo amarillo, dejado por las
termitas, usado por los adivinos de Ifa. También es un odu Ifa.
fame machacado o pilonado

Una mujer adivina de Ifa.

Cuando un ese Ifa es realizado completamente, con llamadas y
respuestas y algunas veces con el acompafiamiento de la
musica, es llamado iyere.

Religion es caracter

Buen o caracter gentil

Un animal cornudo, donde el ase esta almacenado en su forma
concreta.

Hojas, hierbas, raices, usadas para hacer medicinas. La palabra
se pudiera referir a la medicina en un sentido general.
Literalmente: “Rio medicinal”. Rio que se cree se origino de
una sopera o cazuela de barro medicinal con la cual Yemoja
alimentaba a sus hijos.

“Gran problema”. Uno de los 8 sefiores de la guerra del lado
izquierdo malévolo del cosmos yoruba

Se cree que haya sido un gigante, (Akin Orun). En algunos
mitos se le cree como fundador del viejo Oyo, al igual que
Ogiso, dirigiendo la dinastia de la ciudad de Benin. También
reino en Ilé-Ife. Deidad yoruba guerrera, nieto de Oduduwa,
hijo de su unico vastago Okanbi, quien tuvo muchos hijos y se
cree que Oranmiyan fuese el Gltimo de ellos.

“Repeticion. Un proceso a través del cual, los aprendices de
Ifa, memorizan los versos.

Grupo cultural y lingiiistico del Africa Occidental



	¿Qué queremos decir cuando decimos, religiones tradicionales africanas?....
	¿Cuáles son los rasgos más significativos de estas religiones, las cuáles puedan ser quizás diferentes de algunas otras bien llamadas o conocidas en el mundo religioso?; específicamente Judaísmo, Cristianismo, Islamismo, Budismo e Hinduismo.
	Cualquier religión o no, tiene cuatro aspectos:
	- ¿ Porqué es usado el pollo?. 
	Respuesta: - Kììnkin
	Àbèmò pii pìì pi
	Àbèmò


	Llamada: - El Rey Aláàrán organizó un trabajo comunal.
	Respuesta:- Kììnkin
	Respuesta:- Kììnkin
	Òrúnmìlà ló gbé Irínmodò níyàwó.
	Fue Òrúnmìlà quién desposó a Irínmodò como esposa.

	“LA MISION DE ÀWÍSE”
	Ivor: - Wándé Abímbólá, usted, ha sido seleccionado por los tradicionales lideres yorùbás como el vocero de los adivinos de Ifá y embajador de la cultura Yorùbá. Así como para perfomar importantes funciones rituales en Nigeria. Usted ha construido puentes entre los Yorùbás del Occidente africano y sus descendientes en las Américas, propagando las dos fundaciones de la cultura yorùbá, su lenguaje y religión.

	Wándé: - Hay muchas grandes religiones en el Mundo. Además de las mencionadas están Confusionismo, Sintoísmo y el Janinismo del Gandés. La mayoría de ellas han escrito libros de textos, basados en sus antiguas tradiciones orales. Por ejemplo; al Budismo le tomó más de 300 años para plasmar su libro sagrado de fe.
	“EL SACRIFICIO COMO NUTRIMENTO”
	“IFA Y EL PUEBLO YORUBA”
	“Bá a bá  Ojùgbònà wòlú
	  Olúwo là á ké é sí

	“BATA DUNDUN Y LA LITERATURA DE LOS TAMBORES”
	 A wí


	“LENGUAJE Y GENERO” 
	Ivor: - ¿Son estos teatros populares o sólo deambulan por las Universidades?
	Importante titulo de Ifá. “Primera persona en lanzar Ifá. Es
	la mano derecha y el próximo en rango al Olúwo, (Jefe


